
Temi esistenziali e teologici nell'opera di Paolo Sorrentino fino al 2016

1 – PREMESSE

Paolo Sorrentino è un autore di cinema e letteratura che sa guardare alla realtà analizzandola e
restituendola trasfigurata  in simboli  attraverso il  suo personale linguaggio narrativo.  La base di
partenza, la materia, l'oggetto di cui Sorrentino si occupa è la realtà attraverso l'esistenza, attraverso
il soggetto, anzi, attraverso la soggettività. Tema filosofico e letterario classico, per Sorrentino la
realtà esiste in quanto portata da un soggetto che la veda e la narri.
Desidero subito dichiarare come si articolerà questo mio sguardo soggettivo sull'opera letteraria e
cinematografica di Paolo Sorrentino: penso che la sua grandissima capacità cinematografica, che
per eleganza di realizzazione delle immagini fa pensare ad Antonioni,  per capacità visionaria a
Fellini,  per profondità simbolica sembra addirittura una sorta di Bergman sbarcato a Napoli e a
Roma...e proprio qui mi fermo: del richiamo a Fellini tutti hanno subito detto, del riferimento ad
Antonioni credo di essere il primo a pronunciarsi, ma credo che l'impronta teatrale e basata sulla
potenza della parola simbolica, sia pur prosaica, abbia un precedente in un cinema non italiano,
come  in  quello  di  Bergman  appunto,  e  che  il  cinema  di  Sorrentino,  così  fascinoso  nelle  sue
immagini che spezzano il fiato per la loro perfezione e la loro forza...penso, dicevo, che trovi però il
suo  centro  nella  parola.  Eppure  nella  letteratura  italiana  troviamo  un  evidentissimo  polo  di
attrazione per Sorrentino: Pirandello, e le sue maschere tragiche. Il ruolo della maschera, e della
parola che sola può farla cadere, è tema pirandelliano centrale in Sorrentino. 
Non a caso l'uso della voce fuori campo, dell'io narrante è tanto importante nei suoi film. Non per
nulla Sorrentino è scrittore. 

Non sopporto niente e nessuno.
Neanche me stesso. Soprattutto me stesso.
Solo una cosa sopporto.
La sfumatura1

Prendo le mosse da questa dichiarazione messa in bocca al Maestro del suo eroe Tony Pagoda,
protagonista  dei suoi  due romanzi,  e  tanto simile  al  cantante Tony Pisapia del suo primo film,
L'uomo in più.  Parla  un Maestro,  vecchio e  solo,  ma riconosciuto.  Queste  parole  indicano una
negatività,  ma  anche  una  passione  non  sopita,  una  rabbia,  un'energia.  L'unicità  dell'oggetto  di
sopportazione indica una distillazione, lenta, laboriosa, sapiente. La sfumatura: chi è che non coglie
la sfumatura? Il  superficiale,  il  bonario, il  dilettante, il  comune, il  banale.  Oggetto è dunque la
profondità, la sincerità di analisi, la consapevolezza, la professionalità, l'eccellenza, l'eccezionalità.

Ecco, adesso ve l'ho detto. E non è stato facile. Innanzitutto la disgraziata onestà dei propri sentimenti, tenera lezioncina per tutti
quelli che hanno studiato assai e che si vantano di saper fare funzionare il cervello2

E, tra tutte questa cose, quella esistenzialmente fondamentale è la sincerità. Quella sincerità per cui
Tony  Pisapia/Pagoda  riesce  a  farsi  amare  in  modo  assoluto  dal  suo  pubblico.  Sincerità  non
semplicemente nel quotidiano, come potrebbe essere per chiunque, ma nell'eccellenza di essere un
grande  cantante  famoso.  Che  ha  un  suo  motivo  privato,  privatissimo,  e  insieme  profondo,
profondissimo, e quindi capace di comunicarsi a tutti, proprio a tutti: 

1 Sorrentino, Paolo – Hanno tutti ragione, Feltrinelli Milano  2012 Prima edizione 2010); d'ora in poi HTR, pag. 13
2 HTR, pag. 44



Insomma non mento. Non dico cazzate. Piango canzoni e chiedo la paura. La paura di non potere amare più chi ho amato veramente. 3

Altra premessa da cui muovere è il centro di tutta la vicenda del calciatore/allenatore fallito Antonio
Pisapia: uomo di sport,  non sa essere puro atto e spegnere il cervello, e questa sua attitudine a
pensare  è  il  suo  maggiore  ostacolo.  Per  questo,  nella  scena  poi  tagliata  (ma  perchè???)  nel
montaggio  finale  del  film,  è  così  esaltato  dalla  ripetizione  a  mantra,  ma  con  rabbia,  proposta
dall'insegnante del corso per allenatori di Coverciano:

IO DEVO PENSARE!4

2 - SOGGETTO E MASCHERA

Uno dei temi ricorrenti in tutte le opere di Sorrentino è quello del ruolo, della maschera che si
indossa  nella  vita,  di  fronte  agli  altri  e  di  fronte  a  se  stessi.  Nel  suo  ultimo libro,  Gli  aspetti
irrilevanti (Mondadori, 2016), ne mette in fila diverse. Maschere perfette. 

Che cosa hanno in comune la vita di …..?
Hanno in comune che sono, appunto, vite. E come ogni vita sono composte di tutte le cose che ci sembrano decisive e non lo sono, di
sparuti momenti di felicità e abissi di dolore, di una apparente monotonia rotta da squarci di luce e di grazia, da illuminazioni
improvvise, da migliaia di aspetti fose irrilevamti ma non per questo secondari.5

Sotto  la  maschera,  e  in  stretta  dinamica  con  essa,  il  soggetto  e  la  sua  possibilità  di  scelta  tra
l'impostura e la sincerità. Questa possibilità di scelta come centro dell'esistenza. Esistenza faticosa,
per tutti, e tutti cercano di farsi forza. Lo scacco per alcuni è matto, per altri è evitabile, ma un
supporto esterno sembra essere irrinunciabile, anche se palliativo. In ogni caso, è il soggetto e come
si pone, anche nell'uso di scorciatoie e aiuti artificiali, di fronte a se stesso e al mondo:

Gli altri la prendono, la coca, per sentirsi qualcun altro e invece quella serve unicamente a ricondurti costantemente a te stesso. Ma
questo è il problema mio. A me piace me stesso. Come dicono i toscani, mi garba.6

Il  problema di  Tony Pagoda/Pisapia  è  la  distrazione  da se stesso,  sembra,  a  causa  di  una  vita
rutilante di piaceri ed egoismi spiccioli. Tony Pagoda/Pisapia ha fatto successo, il suo narcisismo ha
trovato ampie gratificazioni, è amato e desiderato, può avere tutto ciò che gli piace. Fa però fatica a
restare  con se  stesso,  e  per  questo  usa  la  cocaina,  che  non gli  serve  per  tenere  il  ritmo della
competizione, no. Questo è uno degli aspetti della sua eccezionalità. Non per nulla, è una grande
star della canzone, e non un uomo qualunque. Per tutti gli altri, invece, sostenere il proprio ruolo
nella società è fortemente problematico, e usano la coca per sostenere il  ritmo della vita che li
schiaccia.
 

3 HTR, pag. 45
4 Sorrentino, Paolo – L'uomo in più, film, 2001 (scena tagliata: lezione di arbitraggio a Coverciano)
5 Sorrentino, Paolo-Gli aspetti irrilevanti, 2016 Mondadori Libri Ebook ISBN 9788852077906
6 HTR, pag. 114



Il ruolo determina l'ansia, l'angoscia, le domande senza risposta, le depressioni.7

Anche Tony Pagoda/Pisapia  è  passato,  nel  percorso verso il  successo,  per  la  fatica,  l'impegno,
l'ostinazione. Adesso vuole essere solo una cosa: libero; perché sente solo una cosa: stanchezza. E
incredibilmente le due cose vanno insieme, anche se parla di una libertà al negativo:

Sintetizzo tutte le domande con un'unica risposta, questa:
“Ragazzi, la stanchezza. La stanchezza è la migliore amica della libertà. Uno passa la vita a credere che la volontà, l'applicazione, la
determinazione di carattere ti possano avvicinare alla libertà. Manco per il cazzo. Solo la stanchezza ti porta in quella famosa stanza
senza pareti, la libertà. Solo stanco di tutto puoi finalmente dire: no non vengo. Non partecipo. No, no e ancora no. La libertà è dire
sempre no”.8

Tony ha raggiunto fama e ricchezza pur venendo da una famiglia umile, e facendo la sola cosa che
davvero voleva fare, cioè cantare. A un certo punto, stanco, travolto dagli effetti collaterali di una
vita in cui poteva soddisfare ogni capriccio, e dove soddisfare tutti i capricci lo aveva messo nei
guai con la giustizia, abbandona, va addirittura in Brasile, anonimo, dove incontra un'autentica forza
della natura: Alberto Ratto, che lo affascina profondamente. 
Anche Alberto, camorrista che è dovuto sparire, e in fretta, viene dal nulla, come Tony. Entrambi, in
modi diversi, sono forze della natura, e possono indossare qualunque maschera, perché comunque la
loro identità non ne viene intaccata. Entrambi sono eccellenti: i  loro meriti,  uno come cantante,
l'altro come delinquente camorrista, sono assoluti. Del resto, quando canti devi cantare meglio degli
altri, quando vuoi fare il prepotente devi essere più forte e più furbo. Di tutti gli altri.

Di famiglia contadina, Alberto guadagna la città di Napoli a vent'anni ed è un tuono che si abbatte sulla siccità, com'è tutte le volte
che il mondo contadino sposa la metropoli.

…
“...Se c'è un ambiente che non ammette deroghe alla meritocrazia, stai tranquillo che quello è l'ambiente del crimine”.9

Tony Pagoda/Pisapia e Alberto ratto sono coetanei, forse addirittura Tony è un po' più vecchio. Ma
Tony ha nel passato una ferita ancora dolorosa, mentre Alberto, anche se un tempo ce l'aveva, l'ha
sicuramente cauterizzata. Alberto è il padrone del mondo a Manaus, e Tony ne sente la superiorità e
il calore animalesco di maschio-alfa. 
Tony, da cantante, ha sempre scommesso tutto sulla sua sincerità di interprete, sul non avere pudore
di esprimere tutti i suoi sentimenti più personali e veri. Vuole quindi verità anche da questo suo
idolo:
 
E si fa paterno. Una cosa rara che mi ha sempre fatto impazzire di benessere.
“Tony, ma se io ti dico il mio nome tu potresti avere un infarto. Lo capisci questo? Perché il mio nome vero tu, quando stavi in Italia,
lo hai sentito e letto sui giornali un sacco di volte...In Brasile, non in Italia, ma sono vivo. E poi ormai è tardi per le verità. Le verità o
si dicono subito oppure scadono, come il fiordilatte, Io sono e sempre sarò per te Alberto Ratto, non ti basta?”
“No, non mi basta. Perché mi hai ingannato per diciotto anni e hai ingannato la nostra amicizuia, Alberto.”
Come tutti i figli, mi sto ribellando.
È la prima volta che ci confrontiamo a viso aperto, alla pari, con sincerità.
Lui sembra addolorato.
…
“La verità Tony? Mi parli di verità? Perché tu mi hai detto tutta la verità su di te?”10

Per Alberto  il  problema non è che lui  stesso potrebbe correre dei  rischi  a  rivelare  la  sua vera
identità, ma che Tony potrebbe esserne schiacciato. Paterno davvero, protettivo. E per proteggere
entrambi rifiuta di rivelarsi. 
Il nome del padre; il nome del Padre? Secondo Lacan, il Nome del padre.
Tony non accetta più il suo stesso ruolo filiale. Deve crescere. Deve uccidere il padre, liberarsene.
Gli serve il Nome del padre per scoprire di non aver più un Padre. Il rapporto tra Tony e Alberto va

7 TP, pag. 133
8 HTR, pag. 205
9 HTR, pag. 248
10 HTR, pag. 253-254



ad esaurirsi, anzi, a compiersi, perché è il momento in cui saltano i ruoli, le maschere tragiche che
loro impersonavano.

Lo sappiamo tutti e due che siamo arrivati in fondo. Lo sappiamo tutti e due, chissà perché, che questa è l'ultima volta che ci
vediamo. Per questo certe verità andrebbero sottaciute per sempre. Perché interrompono le amicizie. Le lacerano. Sono certi bluff che
tengono vive le relazioni. E le rendono vere.11 

Tony, in fondo, si è sempre salvato: ridendo. Ridendo dell'inconsistenza di tutto.

Siamo  stati  meglio  di  voi  perché  abbiamo  riso  meglio  e  più  di  voi,  ma  soprattutto  abbiamo  riso  di  ciò  che  non  fa  ridere.
L'inconsistente.
Fieri dell'inconsistenza, ci siamo trovati.12

Tony Pagoda/Pisapia ha raggiunto il successo, ma non ha mai perso la consapevolezza che tutto
fosse inconsistente. Fare a meno del successo per lui non è così drammatico. 
Per  il  calciatore  talentuoso,  ma non inquadrabile,  che  è  Antonio  Pisapia,  che  voleva  diventare
allenatore e non ha avuto successo, invece, il mancato riconoscimento nella carriera diventa uno
scacco matto, tanto da dimenticare che, prima di tutto, egli è un soggetto. Antonio Pisapia si perde
nell'insuccesso, e si suicida. Tony Pagoda/Pisapia no, perché lui è ancora lo stesso ragazzo: non si è
mai perso.

Chi non voluto una carriera, si attacca all'unica che ha avuto, quella di ragazzo.
Quelli che l'hanno voluta, la carriera, hanno spostato il baricentro della gioia e non l'hanno più trovata.
…
Io sono. E ci si dimentica cosa.13

Sorrentino ha dedicato un film ad un personaggio reale,  ad un momento storico reale:  Il  Divo,
Giulio Andreotti. Perché “Il Divo”? Perché Sorrentino lo inquadra come un personaggio mitico, una
persona in senso etimologico, cioè un protagonista la cui maschera, abilmente e metodicamente
perfezionata nel tempo della storia italiana dei 60 anni successivi alla fine della seconda guerra
mondiale, potesse essere perfetta, talmente perfetta da sovrapporsi alla vita reale di tutti: da leader.
E nel mondo moderno Il Divo è tale in quanto divo della comunicazione, dello spettacolo. Tutto è
rappresentazione.  La  maschera,  in  un  mondo di  maschere,  portata  a  perfezione  e  con metodo,
ostinazione,  intelligenza,  infine  crea  il  reale.  In  questa  narrazione  è  proprio  evidente  questa
possibilità nella dinamica tra maschera e soggetto: la maschera diviene il vero soggetto, il soggetto
dietro la maschera scompare del tutto, e quindi la maschera inventa il reale intorno a sé, dopo aver
completamente riempito il soggetto che le dà semplice supporto, ma che viene privato di identità
propria. 
Tra i vari aspetti della maschera di Giulio Andreotti, Sorrentino, nella sua analisi, fa dire al suo
personaggio qualcosa di particolare: anche Il Divo, pur nella sua perfezione assoluta di maschera,
ha il suo lato debole, ha qualcosa da riscattare; da par suo:  

Io vengo dalla provincia,  dalla povertà,  la legittimazione culturale  è  sempre stata più importante di quella politica,  ho sempre
preferito che si dicesse di me “è un uomo colto” piuttosto che si dicesse “è un grande statista”.14

Dietro ogni maschera, dietro ogni ruolo, per quanto perfetto, si cela dunque una fuga. 
La fuga da se stessi è una fuga dalla responsabilità, ed è una fuga ancestrale, originaria. 
Il vero peccato originale? 
Tony Pagoda/Pisapia, il frivolo cantante di successo, non si nasconde a se stesso. Ha il problema di
rientrare in se stesso, piuttosto. Ma lui è eccezionale. 
Anche Il Divo non sfugge a se stesso: è impenetrabile e ininterpretabile da tutti gli altri, ma non
fugge da se stesso. 

11 HTR, pag. 257
12 TP, pag. 130
13 TP, pag. 130
14 Sorrentino, Paolo – Il Divo, film, 2008



In modi e carature diverse, entrambi svelano che è il mondo che fugge a se stesso, l'essere umano in
assoluto che fugge a se stesso, e anche se loro, quasi superomisticamente, sembrano sottrarsi a
questo, nella loro parabola dimostrano che tutto il mondo ha bisogno di maschera, di maschere, di
personaggi, e non di persone vere. 
Perché all'origine dell'Uomo c'è la fuga dell'Uomo da Dio: 

Adamo si nasconde per non dover rendere conto, per sfuggire alla responsabilità della propria vita. Così si nasconde ogni uomo,
perché ogni uomo è Adamo e nella situazione di Adamo. Per sfuggire alla responsabilità della vita che si è vissuta, l'esistenza viene
trasformata in un congegno di nascondimento. Proprio nascondendosi così e persistendo sempre in questo nascondimento “davanti al
volto di Dio”, l'uomo scivola sempre, e sempre più profondamente, nella falsità. Si crea in tal modo una nuova situazione che, di
giorno in giorno e di nascondimento in nascondimento,  diventa sempre più problematica.  É una situazione caratterizzabile con
estrema precisione: l'uomo non può sfuggire all'occhio di Dio ma, cercando di nascondersi a lui, si nasconde a se stesso. Anche
dentro di sé conserva certo qualcosa che lo cerca, ma a questo qualcosa rende sempre più difficile il trovarlo. Ed è proprio in questa
situazione che lo coglie la domanda di Dio: vuole turbare l'uomo, distruggere il suo congegno di nascondimento, fargli vedere dove
lo ha condotto una strada sbagliata, far nascere in lui un ardente desiderio di venirne fuori. A questo punto tutto dipende dal fatto che
l'uomo si ponga o no la domanda.15

In ogni caso, in un mondo di rappresentazione, ciò che è ontologico non viene espresso nel gesto,
nel carisma, nello sguardo, se non trova il modo di condensarsi nella parola. 
Come consegnare il mondo da parte di Dio all'Uomo vuol dire autorizzare l'uomo a dare un nome a
tutto ciò che c'è nel mondo, e così come l'identità del soggetto si condensa nel Nome, tanto che non
è lecito dare un nome a Dio perché vorrebbe dire limitarlo e soprattutto mettere Dio tra le cose del
creato, cui l'uomo dà nome; così, la vera operazione di verità sta nel dare nomi precisi alle cose. 
La celebrata ironia del Divo, di Andreotti, era l'arte perfetta di evitare di dare nomi alle cose. La
verità è il nemico contro cui Il Divo combatte la sua guerra missionaria. 
Questo sistematico sfuggire del Divo Andreotti alla necessità di chiamare le cose per nome provoca
in  lui  un'ansia  tutta  speciale,  nascosta,  che  si  esprime  in  passeggiate  compulsive  e  nervose,
irrefrenabili,  per notti intere, nel privato delle sue stanze. Dare un nome alle cose è attività che
investe  l'integrità  del  soggetto,  e  sfuggire  da  questo  compito  nella  propria  esistenza,  e  riuscire
perfino a farlo alla perfezione, comporta un conflitto interiore radicale e  insuperabile, che per il
Divo Andreotti si somatizza in quelle passeggiate compulsive e autodistruttive. 
La parola non è affatto roba da poco.

In senso più ampio, per parola si deve intendere ogni autonoma manifestazione della nostra essenza verso l'esterno, nella misura in
cui noi consideriamo come meta di una tale manifestazione  non delle energie calcolabili esternamente come energie fisiche, occulte
e non solo, ma il senso che attraverso di esse entra nel mondo trans-oggettivo.
…
L'organismo dotato di ragione, quale insieme organico che racchiude una grande molteplicità, reagisce all'energia della realtà da
riconoscere nella sua interezza, e non soltanto con una delle sue funzioni.
…
La parola viene pronunciata dall'intero organismo...in ogni tipo di linguaggio sono contenuti in germe tutti gli altri.
…
in fondo esiste solo una lingua – la lingua dell'autorivelazione attiva attraverso l'organismo nella sua totalità – ed esiste un unico
tipo di parole, quelle che sono articolate dal corpo intero.16

Chi si oppone alla parola che esprime l'autorivelazione di cui sopra va pertanto contro la natura
stessa dell'uomo. E per questo, in modo tanto corrosivo e pedante, Jep Gambardella si ostina ad un
uso preciso della parola, anche se non ha più potuto scrivere davvero dopo il suo grande successo
giovanile (“L'apparato umano”: quanta evocazione in questo titolo fantastico!); Jep sa che la parola
ha un suo peso, e, pur dopo aver ripiegato in un agiato e frivolo esistere come arbiter elegantiarum
della mondanità romana, non accetta mistificazioni di sorta riguardo alla parola. Jep, come Tony
Pagoda/Pisapia,  come Alberto Ratti,  (al  contrario di Cheyenne di  This must be the place  e del
Divo...) non subisce la sua maschera, non si perde. E, pacatamente, spietatamente, sa riaffermare la
verità, se proprio è necessario:

Silenzio. Tutti ad aspettare la decisione di Jep. Che si fa aspettare. Poi si decide.

15 Buber, Martin – Il cammino dell'uomo, Edizioni Qiqajon Comunità di Bose, Magnano (VC) 1990, pag. 21-22
16 Florenskij, Pavel – Il valore magico della parola, Edizioni Medusa, Milano 2003, pag. 30-31



Jep. Su “donna con le palle” crollerebbe qualsiasi gentiluomo. E va bene, Stefania, lo hai voluto tu. In ordine sparso: la tua vocazione
civile ai tempi dell'Università non se la ricorda nessuno. Molti ricordano personalmente un'altra tua vocazione a quei tempi, ma che si
consumava nei bagni dell'Università. La storia ufficiale del partito l'hai scritta perché sei stata per anni l'amante del capo del partito.
E i tuoi undici romanzi, pubblicati da una piccola casa editrice foraggiata dal partito, ben recensiti solo sui giornali vicini al partito.
Mai pubblicati in un'altra lingua. Sono libri irrilevanti, Stefania, e lo dicono tutti. Il che non esclude che anche il mio romanzetto
giovanile fosse irrilevante, su questo ti  do ragione. Il  tuo “percorso” con Eusebio.  Ma quale? Eusebio da anni è innamorato di
Giordano, col quale pranza ogni giorno da Arnaldo al Pantheon, al tavolo sotto l'attaccapanni,  come una coppietta sotto una quercia.
Tu lo sai e fate finta di nulla. L'educazione dei figli che tu condurresti con “sacrificio” minuto per minuto. Lavori tutto il giorno in
televisione. Esci tutte le sere della settimana. Compreso il lunedì, quando non si manifestano nemmeno i consumatori di popper.
Eusebio non c'è mai. I ragazzi stanno sempre senza di te, l'ho visto io, anche durante le lunghe vacanze che ti concedi. Poi hai, per la
precisione, due cameriere, un maggiordomo, un cuoco, un autista che accompagna i ragazzi a scuola e ben tre, dico tre baby-sitter a
rotazione. Quando e dove alloggia, di preciso, il tuo sacrificio?
Queste sono le tue fragilità e le tue menzogne. 
Stefania madre e donna, hai 53 anni e una vita devastata come tutti noi. Anziché disprezzarci e farci la morale, dovresti vederci con
affetto e tenera solidarietà. Siamo tutti sull'orlo della disperazione e abbiamo un unico rimedio: farci compagnia e prenderci un po' in
giro.
Roma è come se si fosse fermata. C'è un silenzio memorabile. Tutti guardano a terra, per l'imbarazzo, il disagio. Solo Jep, pacato,
sereno, fissa Stefania, che ricambia. Lei è gelida e raggelata. Non lascia trapelare nulla. Si limita ad alzarsi in piedi, a prendere la
borsa e a uscire dalla casa. Qualcuno sbircia Jep.
Jep. Zitti. Lo so. Ho esagerato. Ma è quello che fanno gli scrittori falliti.17

Tutto questo, però, non si compie così, senza prezzo da pagare. 
C'è il dolore. 
E c'è il credere: la parola pesa, e comporta la necessità di poter essere creduta. 
La parola ha una carica ontologica. E il tema del credere è ineludibile.

3 - IL DOLORE E IL CREDERE

Sono dovuto arrivare a questo momento biblico per capire cosa significa esattamente la parola: successo. È qualcosa che ha a che fare
direttamente con Dio, ma sul serio però, senza intermediari, non come blateravo io a destra e a manca quando avevo tanta voglia di
spararmi le pose e credevo, perché ero ignorante e non avevo mai visto Schumann, di possedere la cosiddetta potenza vocale. Col
cazzo. Schumann ce l'ha ed è, credetemi, davvero una virtù divina. Perché è esclusiva.18

Cheyenne, il protagonista di This must be the place, è una pop-star degli anni ottanta, un punk che
da molto tempo ha smesso di cantare in pubblico. Il tratto principale subito evidente è che lui è
fisicamente una maschera: viso pallido, rossetto scarlatto, matita nera intorno agli occhi, capelli folti
neri (tinti) e arruffati. La maschera di se stesso. Non riesce ad uscire dalla sua stessa maschera. E ha
un grande dolore che blocca la sua vita. Un enorme senso di colpa.

- David, ti devo dire una cosa assolutamente: anche se io e te non ci vediamo da tantissimi anni resto sempre sorpreso che ti consideri
mio amico.
- e perché?
- perché non abbiamo assolutamente niente in comune. Tu hai dei pensieri precisi, delle idee che riesci a realizzare, e meravigli la
gente con queste idee, e loro dicono una parola enorme, dicono ARTISTA, e hanno ragione, David Byrne è un artista.
- ma è lo stesso che facevi tu quando suonavi.
- col cazzo che è lo stesso David, col cazzo che è lo stesso! Io ero una pop-star del cazzo! Scrivevo canzonette lugubri perché erano

17 Sorrentino, Paolo e Contarello, Umberto – La grande bellezza, sceneggiatura, ed. digitale, Skira 2013, ISBN 978-
88-57-22047-5; 29

18 HTR, pag. 239



di moda e ci si faceva un sacco di soldi con testi deprimenti per ragazzetti depressi e due di loro più deboli di tutti gli altri ci sono
rimasti sotto, questo è stato il risultato e adesso io vado al cimitero tutte le settimane per alleviare il senso di colpa ma col cazzo che
lo allevio! Così peggiora solamente, e allora mia moglie mi dice “ma perché non torni a suonare?” e io penso che è una stupida
oppure penso che magari mi ama fin troppo e allora è stupida uguale perché come fa a non rendersi conto del disastro che si ritrova
davanti e questo è quanto David questo è quanto!19

Cheyenne è l'esatto inverso di Tony Pisapia/Pagoda. Non sa vivere, non sa prendere decisioni, è
pieno di paure. Non è libero.  Non sa prendersi in giro.  Non potrebbe mai dire una frase come
questa:

Stiamo tutti male, allegramente però.20

Tony sa anche essere empatico e riconoscere il dolore degli altri, e sa stare vicino a chi soffre con
calore e semplicità, chiedendosi quel che tutti si chiedono di fronte al dolore, e rimanendo se stesso,
sbruffone, cinico, smagato... 

Quanto cazzo è vero che ogni uomo ha il suo dolore.
…
Sto per morire di compassione e tenerezza. Una coppia galvanizzata che vuole un figlio e va a finire così. Gesù. Io non ce la faccio.
Ma da dove la tiro fuori tutta questa umanità?
…
“Allora capisci? Ti fermi a pensare al senso della vita, a perché fai tutto questo su e giù, ti attorcigli, ti acchiappi, ti aggrovigli mani e
piedi, tu solo, oppure in compagnia, e nel frattempo puoi pure morire di vecchiaia prima di trovare una risposta a questo senso.
Oppure puoi trovare la risposta in una frasetta famosa, come fa Titta. Io lo voglio pure fare ma poi non ci credi veramente. E sei
punto e daccapo. Forse 'credere' è la soluzione...”.
“ 'Sti cazzi' dico io, 'ci hai il tempo di credere tu? Con questa vita che facciamo...credere è un hobby, un passatempo per gente che ha
tempo libero.”
Non mi risponde. Riflette. Non piange. Fa freddo.
Poi annuisce, ma sta pensando alla moglie. Lo so. Lo sento.
'Vuoi tirare?' dico io.
'Voglio morire' dice lui.21

Cheyenne  invece  è  chiuso  al  mondo.  Resta  cristallizzato  nel  dolore.  Lui  stesso  è il  dolore.
All'origine del suo essere il dolore, un altro dolore sordo: sono trent'anni che non parla col padre, e,
quando viene chiamato a tornare in America perché quest'ultimo sta morendo, arriva troppo tardi.
Ma qui  qualcosa,  finalmente,  si  muove.  Nel  Nome del  padre  Cheyenne  trova  la  sua  missione
espiatrice. 
Decide di vendicare il padre. 
Suo padre era stato rinchiuso dai nazisti durante la Shoah, e ha passato tutta la sua vita a cercare il
suo aguzzino. Un pesce piccolo, non degno neanche di tanta attenzione da parte dal più importante
dei cacciatori di nazisti, che Cheyenne incontra e da cui riesce a farsi aiutare fino a trovare senza
nenache troppe difficoltà il persecutore di suo padre (o meglio: Cheyenne trova il vecchio aguzzino
da  solo,  e  il  cacciatore  esperto  arriva  a  fargli  compagnia  nell'ultimo  passo).  Il  percorso  da
improbabile detective passa per i disegnini lasciatigli quasi in eredità da suo padre (una sorta di
mappa dell'Isola del tesoro  per questo ragazzo invechiato e schiacciato dal senso di colpa); per
l'incontro con la moglie dell'aguzzino, insegnante di scuola in pensione; per l'incontro con la figlia
del persecutore,  povera dolce ragazza sbandata che cerca di crescere da sola il  figlio ragazzino
arrangiandosi come può; per l'incontro casuale con un uomo sicuro di se' e praticone, una sorta di
copia attenuata di Alberto Ratto. 
Passa attraverso la vita, la vita vera. 
Cheyenne attraversa il suo dolore attraverso la vita vera. 
Perché il dolore sta nella vita vera, e, se ci resta, dentro alla vita vera, può persino essere superato. 
Dopo aver vendicato suo padre (non gli serve uccidere il vecchio aguzzino: gli basta umiliarlo, e
lasciarlo uscire  tutto  nudo nel  gelo;  un'immagine  filmica eccezionale),  Cheyenne supera  la  sua
paura dell'aereo, torna a Dublino, e si leva la maschera: taglia i capelli, non usa più rossetto e matita

19 Sorrentino, Paolo – This must be the place, film 2011
20 HTR, pag. 121
21 HTR, pag. 58-59



nera.

Tuttavia, ha ritrovato la pace mentale ora.
La vendetta non è vero che non serve a niente.22

Durante il percorso anche a Cheyenne arriva, poco prima di attuare la sua vendetta terapeutica, un
messaggio di apertura. Da tempo non va soltanto a trovare la madre depressa di uno dei ragazzi che
si sono suicidati perché suggestionati dalle sua canzoni, ma frequenta e parla  a lungo con l'altra
figlia, anche lei una giovane depressa, che gli scrive mentre è in America:

Come stai?...
Stanotte mamma m'ha preso la mano e ha detto che il dolore non è la destinazione finale. Io ho capito solo che la gente a volte se ne
va. Se n'è andato mio fratello. Te ne sei andato tu. Mi sento sola.23

Si, il dolore non è la destinazione finale. Il film finisce con Cheyenne, non più in maschera, che va a
trovare la mamma del suicida, la quale, nel vederlo dalla sua finestra in strada mentre si avvicina, si
rasserena: Cheyenne è uscito dal suo dolore, ha tolto la maschera, ha capito. E durante questa scena
muta, una voce fuori campo, quella del padre di Cheyenne, e le sue parole lasciate nel suo diario:

Poi durante l'inferno, anche noi, dall'altro lato del filo spinato, guardavamo la neve, e guardavamo Dio. Dio è così, una forma infinita
che stordisce, bello pigro e fermo, che non ha voglia di fare nulla. Come certe donne che, da ragazzi, abbiamo solo sognato.24

Il dolore può anche essere legato alle cose, alla roba, come la chiamava Giovanni Verga. Come per i
principi decaduti, giocatori e bari con cui il protagonista di Le conseguenze dell'amore si intrattiene
spesso nella sua vita grigia e monotona. Il dolore di non avere più, perché senza avere non si è, e si
trascina un'esistenza senza speranza:

- Un giorno ricompreremo tutto
- devi smettere...
- non posso smettere di sperare, non posso!25

Tony Pagoda/Pisapia è su un piano diverso di consapevolezza.  Sa bene che avere,  invece,  non
c'entra nulla con l'essere. E che l'unica cosa che bisogna avere è la propria anima. Proprio lui che
sembra invece aver inseguito sempre e solo il piacere.
 
Ma per parlare d'anima ci vuole ben altro, ci vuole appunto la proprietà della propria anima. Io questa ce l'ho, gli altri non credo.
Attenti con l'anima, a furia di scomodare questo concetto, ci si gioca se stessi, per poi scoprire, quando le luci si spengono, che in
fondo a quel se stessi non c'è niente per cui valga la pena vivere, è a quel punto che i gesti si fanno definitivi e che sui vostri gesti si
scagliano poi come sciacalli parlanti psicologi e sociologi. La vostra presunta anima finisce col diventare materiale statistico e carta
burocratica ingombrante. Il funerale l'ultima festa senza lacrime vere. Morti e perduti siete e sarete se non lasciate in pace la vostra
anima.26

Certo: strafottente e innamorato del piacere, Tony Pagoda/Pisapia ha però tenuto sempre un gran
conto della sua anima, seguendo i suoi principi fondamentali: libertà e sincerità; e ha avuto anche
piena coscienza del suo ridanciano paganesimo, che ha un centro chiaro: il sesso (guarda caso):

Politeista  disinvolto quale  sono,  non ho esitato a  strusciarmi nella  vita  lunga su buddiste,  cattoliche,  anglicane,  induiste  e  via
dicendo.27

Da vero pagano, Tony Pagoda/Pisapia non esclude che ci sia Dio, affatto, ma lo vede imperfetto,
distante,  fallace.  Il tema del male,  del dolore, è per Tony troppo complicato da affrontare nella
problematica giudaico-cristiana. 

22 HTR, pag. 119
23 Sorrentino, Paolo – This must be the place, film, 2011
24 Sorrentino, Paolo – This must be the place, film, 2011
25 Sorrentino, Paolo – Le conseguenze dell'amore, film, 2004
26 HTR, pag. 108
27 HTR, pag. 146



Dio sbaglia, ai suoi occhi, perché non è paganamente fatalista.

Che peccato, che la malattia non tiene mai conto dell'oggettività sfortunata dei fatti. Che svista imperdonabile, da parte del creatore.
Quel padreterno tutto ha messo in collegamento e si è dimenticato di una cosa così elementare. È  riottoso al fatalismo. Ma la
distrazione fotte tutti, anche i più avveduti come Gesù Cristo.28

In questo orizzonte pagano, in realtà diffusissimo, maggioritario nonostante i registri dei battesimi
dicano il contrario, Dio è estraneo e pigro, e fondamentalmente infastidito dagli uomini a da tutte le
loro scaramucce. In certi luoghi del mondo si arriva al conflitto aperto. Ed è un duello in una sola
direzione.  Dove si  tratta di piccole scaramucce,  l'uomo può anche illudersi  di poter combattere
contro Dio e fare il provocatore. Dove invece si fa sul serio, è assolutamente chiaro il contrario: 

I dintorni di Manaus sono la guerra di dio contro l'uomo. Un duello senza storia.29

E ci sono solo pochi superuomini che possono competere al livello del conflitto. Uomini superiori.

É in questo contesto apocalittico che bussano alla porta. Nessuna novità. A quest'ora approda sempre la donna delle pulizie, cerca di
farmi sopravvivere un altro po' e per regalarmi questo lusso inutile prende ogni mattina quattro autobus da una favela dove non
possono entrare neanche i marines a meno che non vogliano morire a pallonate di merda solida in fronte. Là dentro non ci entra
neanche Gesù Cristo in un momento di distrazione. Ha paura. Degli uomini e del cattivo odore. E di guardare dritto in faccia i casini
che ha combinato. 
Solo Ratto ci entra là dentro, naturalmente.30

Siamo dunque in un orizzonte rivelato, e tutto avviene qui sulla terra. 
La prospettiva del dopo-morte è risibile:

L'aldilà è un soppalco.31

Come si fa a vivere in un orizzonte che obbedisce al fato, e che con questo è privo di speranza? 
Il principe-baro (un drammatico e bravissimo Raffaele Pisu...) di  Le conseguenze dell'amore non
può rinunciare alla speranza, come abbiamo visto; Cheyenne vive una parabola in cui supera la
cristallizzazione e si apre al superamento del dolore e alla speranza. Il pagano Tony Pagoda/Pisapia,
come anche Jep Gambardella (anche se con Jep le cose sono piuttosto diverse...)  di  La grande
bellezza lo dice, apertamente, cinicamente, spietatamente:

Si chiama allenamento alla disperazione. L'attitudine del miserabile: nobilitare il residuo, tramandare l'intramandabile. L'umanità,
dunque, è miserabile. Non si discute su questo. Eppure, non è stato inventato ancora niente di meglio. Perché, quando si palpita, si
palpita. Tutte le emozioni della vita non hanno senso. Si addizionano tra loro, incongrue, per accumulo. Compongono la vita, come
una lista della spesa. E questo, infine, è il senso.32 

Per questo, in un orizzonte di dolore totale e pervasivo come quello descritto dall'ottica pagana e
fatalista, Tony ha bisogno di inventarsi, ad arte, qualcosa in cui credere, perché senza proprio non è
possibile vivere:

Bisogna crederci alle cose, anche quando si diventa cinici, atei e disillusi.33

In questo orizzonte di dolore profondo, solo la vita in superficie può avere senso. E il dispiacere,
apparentemente cosa piccola rispetto al dolore, fa soffrire davvero, perché il dispiacere accade e
brucia, mentre il dolore è lo habitat stesso della vita:

Non sono addolorato. Sono dispiaciuto. E questo mi sembra immane, più grande e spavaldo del dolore. Sono finite molte cose. Sono

28 HTR, pag. 154
29 HTR, pag. 220
30 HTR, pag. 259
31 HTR, pag. 271
32 Sorrentino, Paolo – Tony Pagoda e i suoi amici, Feltrinelli, Milano 2014, prima edizione 2012, d'ora in poi TP, pag. 

77
33 TP. pag. 101



finite troppe cose. E la rassegnazione, diciamolo, non è il nostro forte.34

All'interno  dell'ottica  pagana,  Prometeo  è  colui  che  afferma  la  vita,  lotta,  e  non  potrà  mai
rassegnarsi. Dolore si, che è la situazione della vita; dispiacere mai. Al dispiacere non ci si rassegna.

É inconcepibile, il mistero della rassegnazione.35

4 - IL TEMPO

Però, come diceva mio padre, hai la vita davanti.  Peccato che a diciotto anni non la capisci questa frase così semplice; “la vita
davanti”. Hai un rapporto col tempo alterato. Drogato di false dilatazioni aberranti. C'è una prospettiva di infinito, nel diciottenne,
che si può tranquillamente considerare uno dei più consistenti crimini dell'umanità. Siamo a livelli di reati di altra fattura, come
l'epurazione di una razza intera, siamo nell'area dei tribunali internazionali, insomma dalle parti di Norimberga. La porca verità è che
capisci cosa significa avere la vita davanti quando quella si è posizionata tutta dietro. Semplice come la sete. E allora l'uomo si
moltiplica, diventa una folla di rimpianti. Ma questo non smuove le vite, le svaluta solo un altro poco. Le accompagna, con una lieve,
elegante spinta di una mano da maggiordomo, verso il cimitero affollato di cadaveri esperti.36 

La scansione del tempo della vita come un enorme imbroglio, una truffa delittuosa, espressione di
quel dolore che della vita costituisce lo habitat naturale.
Il tempo che scivola apparentemente estraneo, e che tradisce la vita, svelandone però l'essenza:

Poi, ad un tratto, si matura, che brutta parola però, immonda, la maturazione, e tuttavia si capisce. Comprendi, nella sua essenza più
intima,  che  cos'è  il  favoloso  lontano  dalla  cripta  lontana  dell'adolescenza.  Il  favoloso  dell'età  adulta  è  proprio  lo  squallore,
l'umiliazione, la pochezza e la bruttezza.37

In realtà si tratta della scoperta che il tempo non è lineare, non segue il modello biblico della storia
della salvezza, ma è paganamente circolare e avvitato su se stesso:

E scopro nella notte che la vecchiaia e la giovinezza possiedono straordinari, inattesi punti di contatto. Come tutti i grandi dolori.
Vecchiaia e gioventù si accaniscono sui dolori e sulle malinconie. Con la stessa intensità. Con vigore cieco.
…
Ogni tuffo, una ierofania, un'incursione azzardata e sempre ben riuscita del sacro nel profano.
…
Piango a dirotto, Gegè, perché adesso capisco una cosa che mi strazia ma non mi abbandona all'infelicità, solo ora comprendo, Gegè,
che è tutta la vita che attendo, con un desiderio scandaloso e illibato, di aver sempre e solo desiderato unicamente una cosa: diventare

vecchio.38 

Diventare vecchio per ricongiungersi alla gioventù conoscendone la verità. Che la verità sia brutta e
pesante, senza speranza, non attenua il desiderio di pacificazione della vecchiaia, che viene dalla
raggiunta conoscenza.

34 TP, pag. 134
35 TP, pag. 136
36 HTR, pag. 90
37 HTR, pag. 132
38 HTR, pag. 309



Tutto il percorso intermedio è, di fatto, perdita del senno, come Orlando che vaga fino alla luna per
ritrovarlo, e non sa neanche perché. La vecchiaia corrisponde al ritrovamento del senno dopo il
lungo faticoso viaggio nel nulla.

La sensazione prossima a quelle che hanno la purezza dei migliori diamanti: l'autenticità ci è appartenuta perché appartenevamo al
mondo di partenza. Il primo che conosci.
Dal secondo in poi, ti corrompi. Tu non fai niente per farti traviare, metti solo il piede nell'età adulta e questo gesto, apparentemente
naturale, inevitabile, ti corrompe. Ti conduce nello strapiombo del chiacchiericcio. Dell'inascoltato. Le frasi te le porgono tronche o

imprecise. La frattura dell'incanto. Perché nel secondo hai un ruolo, una sovrastrutturazione dell'io che annacqua tutto.39

Ma anche la verità giovanile non ha merito: è uno stato di natura, si potrebbe quasi dire ovvio.

La forza della gioventù sta nella sua scandalosa, denudata verità, nella bellezza di una verità che non poteva essere altrimenti, dal
momento che era l'unico mondo possibile.40

Ovvio ma non per questo meno vero e centrato sul vero. Il viaggio nel superfluo dannoso è la vita
matura.

Benvenuti nell'età successiva. Dove si perde di vista tutto ciò per cui vale la pena vivere. Ti viene raccontato che devi fare qualcosa
della tua vita. E lì inizia il calvario. Per giustificare, dare un senso a questa lunga Via Crucis, comincia una sterminata, frenetica
produzione intellettuale che potrebbe terminare sotto il grande titolo Alibi.41 

In questo viaggio si perde la bellezza, bene supremo, per eccesso di inseguimento della vita, che
non andrebbe inseguita, ma vissuta. E questo porta dentro di sé un trauma, una rottura:

La vita si frattura.
…
Quando è arrivata l'età adulta, tutto è diventato stonato, smorto, inadeguato ai principi per i quali  si era venuti al  mondo. Non
eravamo attrezzati per la mancanza di serenità. Ridere e guardare la bellezza, e se le due cose potevano coincidere, allora si finiva
nello schedario immaginario delle giornate indimenticabili. Solo queste, erano le nostre incalcolabili capacità.
Storditi dalla troppa vita, non ci siamo dimenticati niente.
Ci siamo solo spenti alle pendici di un obbligo della sopravvivenza.42

In Youth Sorrentino indaga sui temi della vita in una situazione drammaturgica di sospensione quale
quella di un soggiorno in un non-luogo, una clinica-albergo per il wellness, situata in un altro non-
luogo, una valle svizzera (meravigliosa citazione di un film prezioso e controverso di Alain Resnais,
L'anno scorso a Marienbad, 1961: una sorta di esempio radicale di antirealismo e di riflessione sul
tempo e sul passato attraverso un'eleganza di immagini perfetta e astratta, con un bellissimo ed
enigmatico  Giorgio  Albertazzi).  Mick,  uno  dei  due  vecchi  protagonisti,  è  uno  sceneggiatore  e
regista  che  insegue  il  progetto  del  suo  film-testamento  con  l'aiuto  di  un  gruppetto  di  giovani
sceneggiatori, di cui si sente in qualche modo patriarca. In una situazione da Mosè che guida il suo
popolo nel deserto, ma in evidente caricatura, Sorrentino ci presenta questa scena:

Mick e i suoi sceneggiatori stanno percorrendo un impervio sentiero in salita, verso la cima della montagna.
…
Il gruppetto, in silenzio, osserva il panorama. Mick si stacca da loro e infila una moneta nel cannocchiale.
Poi dice ai giovani:”Venite a vedere qui”.
Va per prima la ragazza. Mick la istruisce, mentre gli altri stanno a sentire. “Ora ascolta. Vedi quella montagna di fronte?”
“Si, sembra vicinissima”,
“Esatto. Questo è quel che si vede da giovani. Si vede tutto vicinissimo. E quello è il futuro. Ora vieni con me.”
La prende per mano e la invita a guardare nel cannocchiale, ma dal lato opposto. La ragazza osserva i volti dei suoi giovani amici
che, nella lente rovesciata, appaiono lontanissimi anche se sono a due metri da lei.
“ E questo è quel che si vede da vecchi. Si vede tutto lontanissimo. E quello è il passato.”
La ragazza si commuove. E non può vedere, perché nella lente rovesciata è troppo lontano, che anche il ragazzo con il quale litiga
sempre si è commosso.
Tutti sono senza parole.

39 TP, pag. 124
40 TP, pag. 125
41 TP, pag. 128
42 TP, pag. 129



In questo racconto, quasi una parabola, si evidenzia che la messa a fuoco  dipende dal punto di vista
e dal  tramite per  il  percorso della  vista,  e  che in questo lavorio per scoprire che i  momenti  si
congiungono, nello spazio come nel tempo, al solo variare di quelle due variabili, si perde l'essenza:
la verità di un'emozione, che resta intrappolata, invisibile; e, quindi, diventa danno per la vita.
Il ricordo sembra diventare l'ultima trappola per svelare il dolore e la sostanziale impotenza:

“No. Penso alle cose che uno col tempo non ricorda più. Io non ricordo più i miei genitori. Com'erano fatti, come parlavano. Ieri
notte guardavo Lena che dormiva e ho ripensato a tutte quelle piccole, migliaia di cose che, da padre, ho fatto per lei. E le ho fatte col
preciso intento che poi lei, da grande, se ne ricordasse. E invece lei, col tempo, non ne ricorderà nessuna.”
Mick lo guarda e non sa cosa dire. É  un bel momento.
Allora anche Fred solleva lo sguardo su Mick e, con una leggera e per lui insolita foga, gli prende un braccio e sibila alterato: “Sforzi
immani, Mick. Sforzi immani per risultati modesti. Sempre così”.43

A meno che il ricordo custodito con devozione e amore non si sveli, e non smuova la montagna che
grava sul cuore. 
Fred, il secondo vecchio protagonista di  Youth, amico da una vita intera di Mick, è un direttore
d'orchestra e compositore inglese ormai a riposo. Nel suo soggiorno da ipocondriaco nella clinica-
albergo in Svizzera, riceve un emissario della Regina Elisabetta, che gli chiede, per celebrare il
compleanno di Sua Maestà, di dirigere ancora una volta la sua composizione più celebre, le Canzoni
Semplici, con la più grande cantante lirica del momento come solista. 
Molto si potrebbe dire sulla raffinatezza  di Sorrentino: un compositore inglese, che richiama ad una
connotazione  assolutamente  specifica  della  musica  colta  occidentale,  indipendente  dalle  grandi
famiglie  della  musica  tedesca  e  della  musica  italiana  in  primis,  e  anche  della  musica  francese
appena dopo; una famiglia musicale, quella inglese, in cui gradevolezza, sentimento ed enigma si
fondono in un prodotto solo apparentemente semplice; e così l'omaggio di Fred a Strawinskij, il
grande outsider mutante e patriarca suo malgrado della musica del novecento... Ma tutto questo sta
in una delle infinite sottotracce della sceneggiatura (le sceneggiature di Sorrentino sono un tessuto
intricatissimo  di  sottotracce  che  passano  nelle  coscienze  degli  spettatori  come  messaggi
subliminali...). 
Quel che risalta è il gran gesto: Fred rifiuta. 
E, all'insistenza dell'emissario regale, povero e stressatissimo personaggino con una mascherina che
a stento copre il suo piccolo essere patetico e che non sa come tornare dalla Regina con un diniego
inaccettabile, pur se freddo nel 99,9 per cento delle situazioni della sua vita (un perfetto Michael
Caine, l'attore più assolutamente adatto per questo ruolo congelato e struggente) , Fred esplode: 

“Il problema è che le Canzoni piacevoli, sono state composte per mia moglie. Le ha cantate solo mia moglie. Le ha incise solo mia
moglie. E finché ci sarò io le canterà solo mia moglie. Ma il problema, mio caro signore, è che mia moglie non può più cantare. Ha
capito adesso? Ha capito?”
Lena si è messa le mani sul viso. Sopprime il pianto. 
Fred appare spossato, fuori di sé, stanco.44

Il dolore autentico è sempre semplice e ha a che fare con le cose primarie della vita.

Speculare è il dolore di Mick, che diventa insuperabile, fino a condurlo al suicidio, quando Brenda
(splendida autoironica Jane Fonda!), vecchia attrice vincitrice di due Oscar nel corso della sua lunga
e animalesca carriera di successo, chiamata dall'America per farle leggere la sceneggiatura del suo
film-testamento, gli svela senza sconti la verità:

Brenda sospira, come se le mancasse l'aria, ma poi, sorprendentemente, non urla più. Si calma. Prende a parlare piano e questo la
rende ancora più spietata di quando urlava. “la merda è questo tuo film, Mick. Io di cinema ne capisco e tu lo sai. Sei tu che non ci
capisci più. Perchè sei vecchio, sei stanco, e non sai più vedere il mondo, perché sai vedere solo la tua morte, che sta proprio lì dietro
l'angolo. La tua carriera è finita, Mick. Te lo dico in modo chiaro perché ti voglio bene. Il tuo film testamento non interessa a nessuno
e rischia di vanificare tutti i film belli che hai fatto. E questo sarebbe imperdonabile. Il film si faceva solo grazie al mio nome. Io
così, non facendolo, ti salvo la vita. E la dignità.”

43 Sorrentino, Paolo – La giovinezza, sceneggiatura, ed. digitale, BUR 2016, ISBN 978-88-58-68363-7,  75; 12
44 Sorrentino, Paolo – La giovinezza, sceneggiatura, ed. digitale, BUR 2016, ISBN 978-88-58-68363-7,  75; 31



…
“Dai Mick, la vita va avanti. Anche senza questa stronzata di cinema.”45

Si. Brenda ha ragione.  Il  mondo va avanti  anche senza questa stronzata di cinema, e senza un
supponente e narcisistico testamento spirituale di un artista qualunque, anche se di successo. 
Che il mondo possa andare avanti pur senza tutto ciò che ha riempito la vita di Mick e che sembra
averle dato senso, è però una sofferenza per lui insuperabile. 
Mick  è  invecchiato  senza  ricongiungersi  alla  sua  propria  verità  esistenziale,  quella  della  sua
gioventù, è rimasto nelle pastoie della maschera e della carriera. Se la Regina avesse chiesto a Mick
qualcosa per il suo compleanno, Mick si sarebbe inorgoglito e si sarebbe sentito felice e lusingato.
Fred  invece,  che  ha  buttato  apparentemente  la  sua  vita  inseguendo  la  musica  e  trascurando,
sembrava, gli affetti della moglie e della figlia, ha capito, si è ricongiunto, ha risanato la frattura
della sua vita, pur se nel dolore silente,  e  rinunciare al grande onore rifiutando la richiesta di Sua
Maestà non conta nulla, rispetto al dolore per sua moglie demente che non solo non può più cantare,
ma che  non lo  riconosce  più  da  anni,  e  che  vive  solo  nel  doloroso  ricordo  di  un  cattivo,  ma
innamoratissimo marito.
Eppure, non solo la vendetta è terapeutica: Fred dice di no all'emissario della Regina, ma lascia
l'hotel  per  andare  a  Venezia  a  trovare  sua moglie,  che  siede  alla  finestra  guardando nel  vuoto
(esattamente come la madre del fan suicida di Cheyenne in This must be the place): prende atto che
lei è persa, che non lo vede più; va anche sulla tomba del suo nume tutelare, Strawinskij; e, data
finalmente oggettività al lutto, può finalmente accettare la richiesta, e fare il più bel concerto della
sua vita. 
Non per la Regina, ma grazie alla Regina. 
La musica, come la vita, continua. 
E la musica, l'attimo dell'accadimento della musica sembra esserne la parte più vera.

Parlavamo di dolore e di Dio, e siamo finiti a fare la celebrazione della relazione e dell'amore.

5 – RELAZIONI

Una stanza buia è la provincia. Come ti muovi ti muovi vai a sbattere sempre contro le stesse persone, che conosci da quando sei
nato.46

In questo mondo asfittico si muovono i personaggi e la storia di un film particolare,  L'amico di
famiglia, una storia d'ambiente che, attraverso la maschera di Geremia De Geremei, descrive un sud
in  cui  davvero  manca  il  respiro.  Quello  stesso  sud  da  cui  viene  Antonio  Pisapia,  Tony
Pisapia/Pagoda, Il Divo, Titta Di Girolamo di Le conseguenze dell'amore, Jep Gambardella.
L'attività  di  usuraio  di  Geremia  e  il  suo  appiccicume  enfatico  e  manipolatore  come maschera
grottesca della bellezza e della solidità della tanto celebrata famiglia meridionale. La quale sempre,

45 Sorrentino, Paolo – La giovinezza, sceneggiatura, ed. digitale, BUR 2016, ISBN 978-88-58-68363-7,  75; 60
46 HTR, pag. 61



alla fine, presenta il conto.

- Lui ti segue passo passo, si preoccupa per te. É pronto ad ascoltare i tuoi problemi. Se vuole, se sta di buon umore, chiude pure un
occhio sui tuoi ritardi. Insomma, diventa un amico di famiglia.
- E questo è un bene o un male?
- Tutti e due. Come ogni amico di famiglia te lo ritrovi accanto quando serve, ma purtroppo anche quando non serve.
- Però tu me lo consigli. É umano?
- Eh...anche troppo! Irascibile, tirchio, falso, vendicativo, gentile, logorroico...ed è bruttissimo. E non ha un buon odore, suda molto.
- Come si chiama?
- Geremia De Geremei, ma tutti lo chiamano Geremia Cuore D'Oro. A lui piace questo soprannome, lui pensa davvero di avere il
cuore d'oro.
…
Io ho reso possibile il vostro sogno sorella cara e questo è giusto, ma i sogni a un certo punto finiscono, la mia visita si chiama
risveglio e pure questo è giusto. Dove sta la cucina?47

La gioventù, prima di diventare mito perduto e incarnato nella bellezza perfetta della giovane Miss
Universo  che  arriva  come  una  dea  in  Youth,  è  mito  inseguito  e  analizzato  dal  navigato  Tony
Pagoda/Pisapia. 
Se la gioventù è il luogo della perfezione e della verità, il suo inquinamento viene quando ad essa si
sovrappone il ruolo, dettato dalla necessità o dall'aspettativa sociale. Il giovane dovrebbe restare
libero di essere, ma, se povero, deve pensare alla sussistenza propria e spesso della sua famiglia, e,
se ricco, deve rispettare le consegne di quel che la sua famiglia gli carica sulle spalle quanto a ruolo
sociale. 

Il concetto di responsabilità prima indebolisce, poi assassina la gioventù. Non c'è proporzione. 
É questo che hanno in comune, senza saperlo, i giovani molto ricchi e quelli molto poveri: il peso sbagliato, fuori tempo, della
responsabilità in anticipo.48

Di fronte a questa corruzione esiste un solo vaccino: quello dei sentimenti veri messi in gioco nelle
relazioni vere. L'unica possibilità, ma vera, di attraversare e digerire il dolore della vita.

Lo  dimentichiamo  sempre  e  poi  lo  ricordiamo  di  nuovo,  ancora  e  ancora  una  volta,  che  questa  cazzo  di  vita  fa  sempre,
ininterrottamente, ottusamente, sempre lo stesso giochetto del cazzo. Ti dà un po' di gioia e subito dopo te la toglie. Anche stanotte
così. Qui e in tutto il mondo. 
…
Ma non fa niente, Titta. La morte non fa proprio niente quando poco prima, fortunatamente, tutti insieme ti avevamo promesso che
saremmo rimasti. Per tutto il resto della vita, i tuoi amici.49

In tutte le opere di Sorrentino esiste una forma di relazione proposta come fondamentale e direi
fondante: l'amicizia.  Persino in certe interviste si vede, si tocca quasi la bellezza dell'amicizia tra
Sorrentino e il suo attore-sosia Toni Servillo. E il senso dell'amicizia è davvero medicamento e
fonte di gioia:

La forma suprema di gioia: le risate con gli amici.50

La complicità disinvolta è il pilastro dell'amicizia. Il fondamento della gioia.51

La stessa riflessione, la stessa cultura si invera nell'amicizia, nella risata tra amici: quella franca,
complice, serena, priva di paure, spontanea. Vera.

Che poi, la risata, diciamolo, è la forma suprema di cultura.52

Dell'amore erotico e passionale,  oserei  dire  che nelle opere di Sorrentino risulta  specchio della

47 Sorrentino, Paolo – L'amico di famiglia, film, 2006
48 HTR, pag. 278
49 HTR, pag. 289
50 TP. pag. 127
51 TP, pag. 127
52 HTR, pag. 299



solitudine. Nell'amore di coppia dipinto nelle opere di Sorrentino troviamo due solitudini che si
attraggono, ma che restano solitudini. Certo, non solitudini qualunque: quelle sono in gioco negli
incontri sessuali di soddisfazione spicciola; no: solitudini uniche, speciali, sole. Insostituibili.

Ecco, questo siamo stati, insostituibili.
L'amore è insostituibilità.53

Parlando di  relazioni,  in  realtà,  stiamo ripercorrendo cose già  notate e sottolineate nel discorso
condotto fino ad ora. Nelle relazioni si riassume tutto il mondo di Sorrentino. Nelle relazioni e nella
bellezza, ma questo lo vedremo dopo.
Tra le relazioni, quella tra figlio e padre. 
Non tra padre e figlio: quella del figlio che guarda al padre. 

Tutti cerchiamo sempre il padre.54

In particolare Tony Pagoda/Pisapia e Cheyenne esprimono l'importanza del padre, come abbiamo
già visto. Vorrei ora aggiungere che l'unicità della ricerca del padre, del Nome del padre, inteso
come luogo fondamentale  della  coscienza,  portatore di identità  e autorità  ma non solo,  non ha
bisogno di rassicurazioni esterne, di conferme giustapposte. Si può fare a meno del padre, ma non
del Nome del padre, se si cresce. Staccarsi dal padre vuol dire essere uomini in sé: uomini che
recuperano il senno, che vuol dire integrare il Nome del padre nella propria identità.
Cheyenne, che non ha parlato col padre negli ultimi 30 anni, che è arrivato tardi al suo capezzale,
che però lo ha vendicato, diventa infine uomo, e, pronto a gettare la maschera e ad essere, può
accogliere  con sorriso e bonomia qualcosa di consolatorio che gli  dice il  vecchio cacciatore di
nazisti con fare amichevole e riparatore, anche se la realtà è ormai entrata nella sua vita, e non gli
servono più le illusioni:

- Senti, ti devo dire una cosa: tuo padre ti voleva bene.
- Come fai a saperlo?
- beh...me lo ha detto lui...
- non è vero, ma è bello che tu me lo dica55

Ma ancora  voglio  tornare,  e  chiudere  questo  discorso  sulle  relazioni,  a  parlare  di  amore  e  di
amicizia.
Quando  si  rompe l'equilibrio  di  Titta  Di  Girolamo,  che  avrebbe  potuto  mantenersi  all'infinito?
Quando la cameriera del bar lo scuote, e lo accende:

Insomma, io sono due anni che lavoro qui e ogni giorno la saluto e lei non mi risponde: per caso si è accorto che io esisto?56

Da questo momento, parte il percorso delle Conseguenze dell'amore. 
L'amore irrompe, e nulla sarà più come prima. 
La vita trova un senso, vero, anche se questo vuol dire essere infine colati vivi in un blocco di
cemento appesi ad una gru. 
E sempre Titta, narrante, alla fine del film, vive nell'essere stato, anzi, nell'essere anche post mortem
un amico per qualcuno:

Una sola cosa è certa, io lo so, ogni tanto in cima a un palo della luce in mezzo a una distesa di neve contro un vento gelido e
tagliente Dino Giuffrè si ferma, la malinconia lo aggredisce, e allora si mette a pensare e pensa che io, Titta Di Girolamo, sono il suo
migliore amico.57

53 HTR, pag. 302
54 TP, pag. 127
55 Sorrentino, Paolo – This must be the place, film, 2011
56 Sorrentino, Paolo – Le conseguenze dell'amore, film, 2004
57 Sorrentino, Paolo – Le conseguenze dell'amore, film, 2004



L'insostituibilità appartiene all'amore e all'amicizia. E, addirittura, vince l'amicizia, che non porta
mai  ad alcuna sofferenza,  come invece fa  l'amore (in  cui  la  consapevolezza  della  solitudine si
staglia come vera risultante della relazione), ma solo sentimenti dolci e di conforto legati al non
sentirsi soli al mondo. 

6 – CONSAPEVOLEZZA

Per portare una maschera in modo serio e duraturo è necessaria una cosa che non è pertinente al
momento aurorale della giovinezza: è necessaria la consapevolezza.
I personaggi di Sorrentino portano una maschera, sono maschere estremamente consapevoli della
frattura tra soggetto e maschera. Anche nel Divo, la maschera dipinta come la più perfetta e quella
che meglio  (con incredibile  totalità,  quasi  assoluta)  si  sovrappone al  soggetto che  la  indossa e
supporta, è consapevole, sa perfettamente quale sia il gioco. 
Sorella madre e moglie della maschera, vera perché consapevole di sé, è la disciplina.

Il mio segreto inconfessabile è questo, e non è il solo.
Io faccio uso di eroina una volta alla settimana da 24 anni, solo al mercoledì mattina, e solo alle 10 in punto. Non ho mai, dico mai,
fatto strappi alla regola. Non posso definirmi un tossicomane. Non posso definirmi un uomo estraneo al problema della droga.58

Il rigore dell'analisi che impietosamente e con attitudine scientifica definisce lo stato delle cose.
Un'attitudine  alla  perfezione,  una  disciplina  verso  l'assolutezza.  Nell'assolutezza  della
consapevolezza e del proprio posto nel mondo, arriva anche il senso generale di tutto il gioco. E in
un  caso,  in  quello  del  Divo,  consapevolezza,  tendenza  alla  perfezione,  finalità  chiara,  rigore,
disciplina raggiungono il livello di una mistica missione:

Livia sono gli occhi tuoi pieni che mi hanno folgorato un pomeriggio andato al cimitero del Verano si passeggiava e io scelsi quel
luogo singolare per chiederti in sposa ti ricordi? Si lo so ti ricordi gli occhi tuoi pieni puliti incantati non sapevano non sanno non
sapranno  mai non hanno idea delle malefatte che il potere deve commettere per assicurare il benessere e lo sviluppo del paese per
troppi  anni  il  potere  sono  stato  io  la  mostruosa  e  inconfessabile  contraddizione  perpetuare  il  male  per  garantire  il  bene  la
contraddizione mostruosa che fa di me un uomo cinico e indecifrabile anche per te gli occhi tuoi pieni puliti e incantati non sanno le
responsabilità la responsabilità diretta o indiretta per tutte le stragi avvenute dal 1969 al 1984 e che hanno avuto per la precisione 236
morti e 817 feriti a tutti i familiari delle vittime io dico si confesso confesso è stato anche per mia colpa mia colpa mia grandissima
colpa questo dico anche se non serve lo stragismo per destabilizzare il paese provocare terrore per isolare le parti politiche estreme
per rafforzare i partiti di centro come la democrazia cristiana l'hanno definita strategia della tensione ma sarebbe più corretto dire
strategia della sopravvivenza Roberto Michele Giorgio Carlo Alberto Giovanni Mino il caro Aldo per vocazione o per necessità ma
tutti irriducibili amanti della verità tutte bombe pronte ad esplodere che sono state disinnescate col silenzio finale tutti a pensare che
la verità sia la cosa giusta e invece è la fine del mondo in nome di una cosa giusta abbiamo un mandato noi un mandato divino
bisogna amare così tanto Dio per capire come sia necessario il male per avere il bene questo Dio lo sa e anch'io.59

In una consapevolezza simile, che tutto assorbe e tutto travolge, dall'amore per la moglie, compagna
fedele di tutta la vita, alle responsabilità nelle stragi di stato, il  paganesimo entra di prepotenza
come eresia originaria e finale allo stesso tempo. 
Essere demiurgo con la stessa consapevolezza di Dio nei pesi e nelle relazioni tra bene e male nel

58 Sorrentino, Paolo – Le conseguenze dell'amore, film, 2004
59 Sorrentino, Paolo – Il Divo, Film, 2008



mondo  è  divinizzazione  di  sé.  Poco  conta  che  questo  fantastico  monologo,  nella  meravigliosa
recitazione  di  Toni  Servillo,  mostri  un  uomo  bloccato  e  nevrotico  nella  sua  drammatica  e
consapevole missione: gli dei sono nevrotici quanto gli uomini, nulla di nuovo. 
Ma sono assoluti e paradigmatici. Ogni dio è simbolo incarnato, è un pezzo di destino reso persona.
E il Divo si vede così. Quando dice la tremenda frase finale  questo Dio lo sa e anch'io non sta
bestemmiando, perché è un dio pagano che lo dice di un altro dio a lui simile. 
Il Divo non assurge al livello della santità cattolica perché al suo centro c'è solo una prigione: la
consapevolezza di sé. La sua parola finale è io. Non Dio. La fede bigotta del Divo Andreotti è solo
un tratto della sua maschera pagana.

In realtà, più si procede nell'analisi dei personaggi e delle opere di Sorrentino, più diventa difficile
tenere separati i temi analizzati. Tutte le linee si intersecano in modo fitto, e parlare analiticamente
di Dio, di relazioni,  di  consapevolezza,  di  tempo, di dolore,  di  credere, di maschera e soggetto
risulta mano a mano più complicato. 
Le opere di Sorrentino si impongono (anche se il nostro Autore si vede, è chiaro, vecchio attraverso
i suoi personaggi in cui siamo portati ad identificarlo) per una sorta di perfezione giovanile aurorale,
dove le cose sono come sono, illogiche, piene di simboli, sospese nel tempo...come il momento
aurorale  della  gioventù  e  quello  che   ciclicamente  la  chiude  della  vecchiaia,  dove  si  supera
finalmente la corruzione della vita dell'età matura.

Nell'affrescare tutto questo con tale puntualità e originalità, credo che sia però più sorrentiniano (e
io amo Sorrentino come Autore) tornare ad un'altra dimensione della consapevolezza, più ironica,
più tenera, più empatica. 
La consapevolezza nella relazione con gli altri.

Il rapporto di Tony Pagoda/Pisapia con gli altri è centrato per lo più su di sé: Tony è un egoista
affascinante, che si concede, concede il suo favore nel momento in cui usa chi gli fa comodo. E con
ironia da uomo esperto della  vita  e  ammaliatore sa dire  cose che per  chiunque altro sarebbero
orribili,  ma  che  per  lui  (come  per  Jep  Gambardella,  evoluzione  e  distillazione  in  direzione
aristocratica di Tony) sono solo un tratto di gradevolissimo e autoironico dandysmo:

Sono stancanti, gli esseri umani, quando non li tieni a servizio.60

Nelle relazioni conta moltissimo la consapevolezza della dinamica di relazione in atto. 
Quando Tony Pagoda/Pisapia diventa la controfigura letteraria del cantautore Apicella nella sua
relazione  con  Berlusconi,  troviamo  una  consapevolezza  davvero  esemplare.  Essendo  questa
consapevolezza così vera, diventa persino capace di calore e di empatia:  

“Non voglio solo che canti qualche bella canzone napoletana. Voglio che fai anche il mio amico”.
…
Perché la sua non è esattamente solitudine. É un abbandono. Che è tutta un'altra storia.
…
Come tutti i tragici, è completamente inconsapevole della sua condizione. É questo, nessun dubbio, che lo rende per sempre bambino.
Non sono forse i bambini inconsapevoli di tutto?
Poi lui fa:
“Pensa che neanche mia madre mi ama.”
“Perché le madri sopportano tutto dei propri figli. Tranne una cosa: la megalomania” dico io sapendo il fatto mio.
“Questa che hai detto è una sacrosanta verità”.61

La rivelazione sul rapporto del figlio con la madre. 
Rapporto tremendo, infine, messo alla berlina nel grottesco della figura di Geremia De Geremei.
Per la controfigura narrativa di Berlusconi la figura della madre è quella di un'autorità giudicante e

60 HTR, pag. 80
61 HTR, pag. 273 (oserei scommettere che su queste basi Sorrentino stia preparando il già controverso film su 

Berlusconi...)



anaffettiva,  che va solo rispettata,  e che fa soffrire.  Tony e il  suo padrone che chiede la  recita
dell'amicizia in realtà sanno, entrambi, tutto. E sanno anche che la serie di bigottismi cerimoniali
della nostra cultura cattolica romana serve solo a coprire quelle megalomanie, quelle esagerazioni
carnevalesche di maschere falliche anarchiche e senza speranza. 
Il vero messaggio cristiano, quello dell'amore, quello della verità, quello della speranza, non trova
posto in questo apparato di consapevolezze di queste maschere perfette. 
Solo il fatalismo, il senso del destino, e il cinismo trovano posto. 
Tutt'al più un po' di mutua commiserazione.

L'assenza di speranza incrina la convinzione del cattolico praticante.62

7 - LA BELLEZZA

Sorrentino sicuramente è un esteta autentico, e la figura dell'esteta per eccellenza vine citata in un
gioco di citazioni ironiche buttate lì apparentemente per caso.
In  La grande bellezza Carlo Verdone impersona un carattere molto definito e patetico: un uomo
ormai di mezz'età con l'ambizione di scrivere per il teatro e per il cinema, ma senza intelligenza e
talento adeguati,  che si  aggira per Roma da anni  cercando di trovare l'occasione,  all'ombra del
vecchio amico Jep Gambardella. 
Già scegliere Verdone per questo personaggio è una citazione in sé di una serie di personaggi, quelli
inventati  appunto da Verdone,  inadeguati  a  vivere  e  volgari,  ma visionari  e  nevrotici,  e  quindi
persino simpatici.  Inoltre,  Romano (questo il  nome del personaggio,  guarda caso,  che vorrebbe
essere  romano,  ma  è  solo  volgarmente  ciociaro...)  viene  affettuosamente  quanto  spietatamente
redarguito sul suo progetto fallimentare in partenza: quello di attualizzare per il teatro la vicenda, e
persino il linguaggio (!), di Andrea Sperelli, il dandy uscito dalla penna del Vate, il principe degli
esteti:  Gabriele D'Annunzio,  addirittura.  Sorrentino con ironia dipinge un sogno d'artista fallito,
quello  di  Romano,  che  non  ha  le  armi  minime  necessarie  per  confrontarsi  con  la  bellezza
dell'immaginifico, perché privo anche della più abbordabile e comune fantasia.

La mancanza di fantasia è un tratto autodenunciato di Titta Di Girolamo, uomo elegante e austero.

La cosa peggiore che può capitare ad un uomo che trascorra molto tempo da solo è quella di non avere fantasia.
La vita, già di per sé noiosa e ripetitiva, diventa in mancanza di fantasia uno spettacolo mortale.
Prendete questo individuo con il papillon: molte persone nel guardarlo si divertirebbero a congetturare sulla sua professione  e sul
tipo di rapporto che intrattiene con questa donna. Io invece vedo davanti a me solo un uomo frivolo.
Io non sono un uomo frivolo.
L'unica cosa frivola che possiedo è il mio nome: Titta Di Girolamo.63

Il disprezzo di Titta per la frivolezza fa il paio con la pesantezza della sua vita elegante, vuota, piena
di  colpe.  Nessun volo  gli  è  permesso,  se  non quello  che  si  concede al  mercoledì  mattina  con
l'eroina.

62 HTR, pag. 124
63 Sorrentino, Paolo – Le conseguenze dell'amore, film, 2004



L'assenza di frivolezza non è affatto insensibilità per la bellezza. Titta è un uomo bello ed elegante,
conosce e sa scegliere le cose belle, sa vivere con gusto. 
Ma senza frivolezza manca il volo. Il volo dell'esteta. 
Quel volo che permette all'esteta di attestarsi su un altro piano dell'esistenza.

“Chissà perché, ma ho l'impressione che potrebbe essere interessante sedere allo stesso tavolo.”
La frase! Ecco la frase! Io so che adesso si sta pensando che l'abbia detta io, che me l'ero preparata durante la straziante attesa e
invece, mondiale ed inenarrabile colpo di scena, questo ben di Dio, panacea per tutti i miei imbarazzi e tutte le mie sofferenze, lo
disse lei. La bellezza. Ora, non importa quanto sei stato cattivo, puoi aver ammazzato i tuoi figli, ma quando una come lei ti dice una
cosa così, ti senti buono, bravo e bello, non è semplice gratificazione, è proprio come se al giudizio universale ti assolvessero da tutte
le tue malefatte, ti riabilitano e ti dicono: “Adesso per te comincia una nuova vita”.64

Eh si: la frase bella, la bellezza anche di una sola frase supera la morale, e reinventa la vita.
La bellezza mozzafiato ed elegante delle immagini di Sorrentino è sempre dannunziana, nel senso
che in quel momento, nel momento in cui la bellezza si manifesta e viene colta, tutto si ferma
estaticamente e conquista il suo vero senso. Scompare il tempo. Si blocca la macchina infernale dei
ricordi. Si ferma il motore dell'ansia. Non serve più neanche respirare. E infatti si resta senza fiato.
Si potrebbe morire, e sarebbe giusto, nel momento della bellezza.
L'estasi toccata in un momento lontano dà senso anche al morire diluito di tutto il resto della vita. E
se non è dannunziano questo...

Il ricordo di tutto ciò è la mia morte eppure non posso non ricordare. Condannato come sono a morire o ad essere già morto da un
pezzo.
…
E fu l'estasi.65

Chi sa riconoscere l'arte e la bellezza, foss'egli un assassino o un usuraio o entrambe e mille altre
orribili cose insieme, sta su un altro piano: è superiore.

Questo Pesante, diciamolo con la franchezza necessaria, non è un uomo per me, è la madonna di Lourdes.
E mentre mi tira su fa una cosa che , da quando sto al mondo, è la più grossa lezione nei confronti dell'umanità: si mette in ginocchio
ai miei piedi come un penitente. Dentro un silenzio, ora, luttuoso e indimenticabile. Sta parlando al mondo il Pesante. Dal basso
ignobile della sua esistenza criminale sta dicendo a tutti il segreto della vita. Oppure, più realisticamente, sta svelando la vita come
dovrebbe essere e non è.
Sta dicendo che l'arte è più importante della vita. E non è poco.
Perché essa, l'arte, contiene una cosa incontenibile.
Lo scatto in avanti.66

Stiamo navigando con Sorrentino in un costante omaggio identitario ad una serie di grandi della
letteratura italiana del passato. Ho citato velocemente Giovanni Verga e persino Ariosto. Ora siamo
a  Gabriele  D'Annunzio.  Risulta  evidente  a  tutti  che  parlare  di  maschera  vuol  dire  riferirsi  a
Pirandello. 
Ancora con Pirandello e il suo umorismo, la sua teoria dell'umorismo, facciamo un ulteriore passo.
Ma Sorrentino preferisce restare in un registro più basso. E parla di ilarità.

Certa gente fa a cazzotti con la cultura, per esempio, dimenticandosi che essa, la cultura, ha uno scopo finale assolutamente preciso:
rendere l'uomo ilare,  nella  maniera  più sfaccettata  possibile,  ma ilare.  Credetemi,  non  c'è  assolutamente altro,  dietro.  Le altre
sensazioni sono fango e surrogati.
Tutto il resto è finto. Ed è volgare.
Questo è volgare, ciò che non fa ridere in maniera disinvolta.67

Ma non finisce qui. 

64 HTR, pag. 53
65 HTR, pag. 54
66 HTR, pag. 131
67 TP, pag. 132



Se il  discorso  restasse  sul  livello  estetico/estatico  resteremmo  anche nel  territorio  prettamente
dannunziano. Invece Sorrentino fa un passo oltre.

Jep Gambardella vive da dandy di successo, è cinico col mondo intorno a sé, è smagato sul suo
fallimento di scrittore, e resta aristocraticamente solo: nessuno è degno di ottenere da lui la risposta
alla domanda che sempre gli viene fatta: perché non hai scritto un secondo libro?
Il livello della domanda che interroga la sua profonda sofferenza, tanto profonda da renderlo ormai
impassibile, investe il mistero della sua vita. 
Investe il mistero del conoscere e dare nome alle cose, cosa destinata all'Uomo, ma che uomini e
donne hanno smarrito, forse definitivamente. 
Ci vuole qualcuno che abbia portato il percorso ascetico oltre il campo della bellezza per  affrontare
il nucleo doloroso della vita.
Non voglio aggiungere altro: ecco un brano della sceneggiatura di  La grande bellezza, e rimando
con calore alla visione della scena corrispondente, quella finale, nel film:

Scena 73, Casa Jep. Terrazza. Esterno. Alba.
Un grande silenzio in mezzo ai flaccidi rossori del primissimo sole.
Sulla punta di una sedia, lo sguardo perduto a terra, la Santa sorseggia una tisana. Più defilato, su una seggiola, affogato in un muro
di gelsomini in fiore, l'assistente della Santa, con un indecifrabile sorriso sul viso, sorseggia un tè.
In terrazza, approda Jep, con una tazzina di caffè e il cucchiaino che gira producendo un sonoro tintinnio. Questo rumore inopportuno
fa scattare l'assistente che intima a Jep:
assistente Santa: Ssshh!
Jep si blocca. Guarda l'assistente. Questi fa un cenno col volto a Jep come a dire: guarda in quella direzione. Allora Jep volta lo
sguardo verso destra e resta senza parole.
Sui davanzali della terrazza, occupati in ogni centimetro possibile, sono appollaiati, fermi, silenziosi, quasi dormienti, qualcosa come
duemila fenicotteri. Uno di questi grandi uccelli muove giusto una palpebra, per ricordarci che sono vivi e che non siamo in un
quadro impressionista.
Jep è senza parole.
La Santa guarda anche lei quella folla di uccelli, ma lei è priva di espressione. Sembra, come sempre, stanca, assente, a u passo dalla
morte.
L'assistente della Santa, come a fare una rivelazione, sussurra a Jep:
Assistente Santa: Migrano a ovest, ma ora, riposano.
Jep annuisce imbambolato e , sempre attonito, compie qualche passo, trovandosi a fianco alla Santa.
In un silenzio sospeso, contro le luci dell'alba, Jep e la Santa guardano gli uccelli fermi e bellissimi. Finchè la Santa dice in tono
monocorde e con un filo di voce:
Santa: Lo sa che io conosco i nomi di battesimo di tutti questi uccelli?
L'assistente, a queste parole, annuisce convinto.
Jep dissimula a malapena il pensiero che gli attraversa il viso: la Santa non ci sta con la testa.
Ancora silenzio. Gli uccelli fermi, assopiti.
Poi, del tutto inatteso.
Santa: Perché non ha mai più scritto un libro?
Jep riflette. Questa volta non prende la questione sottogamba. Non fugge l'imbarazzo. E azzarda sincero, senza nessuna emozione.
Jep: cercavo la grande bellezza, ma non l'ho trovata.
La Santa non reagisce a questa frase. É di nuovo lontana col pensiero. Perduta nella lentezza mentale della vecchiaia.
Jep si accende la prima sigaretta dopo il caffè. L'assistente ha sentito lo scambio di battute ma, discreto, tace e guarda altrove. Dopo
un tempo lunghissimo, la Santa si rivolge di nuovo a Jep.
Santa: Sa perché mangio solo radici?
Jep, paziente, si volta. Guarda la Santa. Lei distoglie lo sguardo dal vuoto e prende a guardare Jep. Jep lo subisce questo sguardo,
perché è uno sguardo non comune. Perché è davvero lo sguardo di una che diventerà una santa, potrebbe pensare Jep.
Ora, la Santa, senza nessun dente in bocca, solo gengive da esporre, appronta addirittura un sorriso a Jep. 
Jep: No, perché?
Santa: Perché le radici sono importanti.
Jep la guarda. Lei, di colpo, senza motivo, dismette questo strano sorriso a tutta gengiva, volta gli occhi agli uccelli e, semplicemente,
si limita a soffiare debolmente.
Fuori campo, un istante dopo il soffio, come un dolce uragano, si sente un grande rumore collettivo.
Jep si volta a guardare. Gli uccelli sono volati tutti via, in un baleno. Ora sono lì, in cielo, a stormo, lontani, i fenicotteri, in viaggio
verso ovest.
E sull'immagine degli uccelli lontani nel cielo limpido che comincia la straordinaria The Lamb di John Tavener.
Con la musica sacra, Roma sta per svegliarsi, proprio quando tutto sta finendo.68

68 Sorrentino, Paolo e Contarello, Umberto – La giovinezza, sceneggiatura, ed. digitale, BUR 2016, ISBN 978-88-58-
68363-7,  75; 73



8 - SINTESI

Ecco una sorta di sintesi di tutti i temi fin qui enucleati:

Si diceva che Roma è morta. Questo è il motivo per cui, stringi stringi, è il posto migliore del mondo in cui vivere. Per sentirsi vivi
non bisogna forse ossessivamente relazionarsi alla morte?
E se poi la morte ha le sembianze di una rutilante, incredibile bellezza, non ti senti ancora più vivo? Si, è un'illusione, senza dubbio.
Ma non c'è niente di male a traversare l'esistenza dentro la bolla dell'illusione. Si dice sempre che poi viene qualcuno a svegliarti e ci
rimani male.
Ma questo non è vero.
Alle volte, si dimenticano di svegliarti.
Si possono attraversare dieci decenni e non accorgersi di nulla, eccetto che trastullarsi su odori, canzoncine, furtarelli, finti ragù,
chiacchiericcio  e camini come faccio io.
E chiamare tutto questo: una vita bella e vera. 
E dire: ne è valsa la pena:
Ne deve sempre valere la pena.
Negli anni, l'esperienza assolve un unico scopo: fare da bussola nella selva di cose che valgono la pena e non. L'esperienza fissa la
scala delle priorità e se trovate sessantenni che commettono quelle che a voi appaiono come inenarrabili puttanate, bene, non ve la
prendete. La puttanata è la loro priorità. Fissato questo principio, si finisce per provare tenerezza finanche per gli arricchiti che si
sparano non uno, ma due camini nella casa.69 

E anche una sorta di aforisma alla Oscar Wilde (a proposito di dandysmo...):

Dobbiamo ridere, senza forzature, nella grande tomba del relax.70

Tutto qui?
No, già sappiamo che non è tutto qui.
Sappiamo, ormai, che per Sorrentino rincorrere la bellezza è rincorrere un'estasi che avviene nel
momento e che lo riempie di immensità. 
Come nel finale di Youth:

Sumi Jo, a bocca aperta, è ancora in pieno acuto.
Fred Ballinger la guarda e dissimula abilmente qualsiasi commozione.
Sumi Jo ricambia il suo sguardo. Aspetta. E, a un gesto netto della mano di Fred, lei fa terminare con sapienza, di colpo, quell'acuto
pazzesco.
L'orchestra si avvia alla conclusione.
Fred Ballinger stabilisce, con un movimento secco e definitivo della bacchetta, anche lo stop della musica.
L'orchestra si arresta.
Silenzio totale. Il mondo si è fermato.
L'emissario della regina tira un grande sospiro di sollievo.
É andata.
Jimmy Tree è ritto sulla sedia, a bocca semiaperta, sospeso nello stupore  e nella commozione. Attende il seguito.
Fred Ballinger, lentamente, con gesti sapienti, si volta verso la platea. Nessun compiacimento, adesso.
É impassibile, una sfinge, un professionista.
Ecco co'sè: un professionista.
Sotto di lui ci sono gli spettatori. Hanno gli occhi tutti lucidi di commozione.
Fred  Ballinger  aspetta  imperturbabile  che  si  riprendano dall'emozione.  Lui  lo  sa  che  ci  vuole  ancora  qualche  secondo perché
l'emozione lasci il posto all'applauso.
Lo sappiamo che applaudiranno, ma non adesso. Non ancora.

69 TP, pag. 88-89
70 TP, pag. 132



Paolo Sorrentino, aprile 201471  

Nel percorso tra il pagano e l'estatico-artistico di Tony Pagoda/Pisapia troviamo la consapevolezza
del limite: l'Uomo può arrivare solo fino a un certo punto. 
Indagare l'origine di questa ricerca, e il suo vero e completo soddisfacimento, dove non solo il bello
si impone sulla morale,  ma dove il  bello coincide con la morale,  sembra essere adombrato nel
personaggio della Santa di La grande bellezza, ma comunque affare non da esseri umani terrestri.
Qui lo scacco denunciato da Sorrentino, di cui queste parole sembrano rispecchiamento:

E si danno epoche nelle quali, per la sovrabbondanza delle forme prodotte, sembra che la bellezza si trovi dappertutto; essa circonda
tutto in un giuoco che trascina tutta l'esistenza, esaltando il sentimento che questa ha di se stessa. Allora la bellezza esige il bene,
proprio mentre costringe l'uomo a non scendere dall'altezza del contenuto vitale di cui egli rappresenta le forme esteriori. Ma si
danno epoche nelle quali l'uomo, a causa della profanazione e della negazione delle forme, si sente talmente umiliato e coinvolto in
questa profanazione, da essere afferrato ogni giorno dalla tentazione di disperare della dignità dell'esistenza e di liberarsi da un
mondo che nega e distrugge il proprio essere-immagine. Dover ritrovare, da questo antro senza eco, l'immagine che il primo autore ci
aveva  destinato,  è  un  compito  che  può  apparire  quasi  disumano.  E  forse  esso  è  veramente  possibile  solo
cristianamente...quest'immagine potrebbe essere quella evangelica del pazzo umiliato, un'immagine che non interessa nessuno, per
mostrarsi solo in un secondo tempo dal suo centro nascosto e, a partire da qui, irradiare in maniera creativa il mondo – come spesso si
è dato il  caso. Se ciò vale per il nostro tempo, allora è di decisiva importanza, è la stessa “parola prima”,  che i pochi sulle cui spalle
(come è spesso già stato il caso) grava il peso del tutto, ricevano occhi per la forma originaria dell'uomo nell'esistenza e che, nel
coraggio fiducioso nel destino di questa forma, rimettano in luce tutto assieme: il vero, il bene e il bello.72

L'universo spirituale di Sorrentino è un universo estetico all'ombra dei simboli e della bellezza del
cattolicesimo.  Ma  Sorrentino,  probabilmente  agnostico,  non  entra  nel  percorso  della  teologia
estetica ripresa e approfondita dal grande teologo cattolico von Balthasar. Eppure, quello sembra
essere l'orizzonte cui il percorso di estetico di Sorrentino tenda.

Invece, Sorrentino sembra, nonostante tutto, restare in un mondo totalmente attaccato alla terra, e
incredibilmente si può trovare un altro specchio in cui le ricerche del nostro Autore possa riflettersi,
e su cui possa riflettere:  

Il cristiano non è un homo religiosus, ma un uomo semplicemente, così come Gesù – a differenza certo di Giovanni Battista – era
uomo. Intendo non il piatto e banale essere-aldiquà degli illuminati, degli indaffarati, degli indolenti o dei lascivi, ma il profondo
essere-aldiquà che è pieno di disciplina e nel quale è sempre presente la conoscenza della morte e della resurrezione. 
…
Si impara a credere solo nel pieno essere aldiquà della vita. Quando si è completamente rinunciato a fare qualcosa di noi stessi.73 

Come non cogliere la precisione del “Quando si è completamente rinunciato a fare qualcosa di noi
stessi” di questo passo di Bonhoeffer per il confronto col tema di maschera e verità di cui abbiamo
lungamente parlato? 
E ancora:

Ma non fa parte forse della natura dell'uomo, a differenza di quella di una persona non ancora matura, che il baricentro della sua vita
sia sempre lì dove egli appunto si trova, e che la nostalgia per la realizzazione dei suoi desideri non possa stornarlo dall'essere
pienamente ciò che è, precisamente dove egli in quel momento si trova? L'adolescente non è mai totalmente lì dove si trova; ciò fa
parte esattamente della sua natura (diversamente egli sarebbe presumibilmente privo d'immaginazione); l'uomo invece è sempre un
tutto e non sottrae nulla al presente. La sua nostalgia, che resta nascosta agli altri, è una nostalgia in qualche modo già sempre
superata; e quanto più è grande il superamento che deve compiere, onde essere totalmente presente, tanto più misterioso e affidabile
egli diventa, nel fondo del suo essere, per il prossimo, e in particolare per i giovani che stanno ancora camminando sulla strada da lui
già  percorsa.  I  desideri  cui  ci  attacchiamo  troppo facilmente  ci  tolgono qualcosa  di  quello  che  dobbiamo e  possiamo essere.
All'opposto, i desideri che riusciamo costantemente a superare per amore degli impegni che ci stanno di fronte, ci arricchiscono.
L'assenza di desideri è povertà. Nell'ambiente in cui mi trovo ora ho a che fare quasi soltanto con persone che si attaccano ai propri
desideri e che perciò non rappresentano nulla per gli altri; non riescono a sentire più niente e sono incapaci di nutrire amore per il
prossimo. Credo che anche qui si debba vivere come se non ci fossero desideri né futuro, ed essere totalmente quelli che siamo. É
sorprendente come allora gli altri si rivolgano a noi, si lascino orientare e siano disposti ad ascoltare un po' quello che si dice loro. 74  

71 Sorrentino, Paolo – La giovinezza, sceneggiatura, ed. digitale, BUR 2016, ISBN 978-88-58-68363-7,  75
72 Balthasar, Hans Urs von, La percezione della forma (Gloria, I°), Jaca book, Milano 1975, pag. 17
73 Bonhöffer, Dietrich – Resistenza e resa, Queriniana, Brescia, 1998, pag. 503
74 Bonhöffer, Dietrich – Resistenza e resa, Queriniana, Brescia, 1998, pag. 336



Bonhoeffer scrive queste righe mentre è in carcere a Tegel. 
Azzardo  che  la  somiglianza  di  condizione,  la  costrizione  cioè,  sia  per  Bonhoeffer  che  per  i
personaggi di Sorrentino e per il loro immaginario, sia il tratto che permette loro tanta assonanza. 
Costrizione e desiderio di superamento della costrizione. 
La costrizione della vita intera. 
Infine, la costrizione e la possibilità di volo sono i temi centrali. 
Essere quei fenicotteri sul terrazzo di Jep Gambardella, di cui la Santa conosce tutti i singoli nomi,
che possono stare ora costretti uno sull'altro, e un attimo dopo volare in stormo. Non soli, tra amici.
Nel cielo di Roma, quando tutto finisce e tutto comincia di nuovo. 

E cogliere quel momento preciso.

Post Scriptum (pensieri che urgono e che si esprimono quando il tempo è scaduto, come ciò che
accade, forse in modo risolutivo, negli ultimissimi minuti di un seduta psicoanalitica efficace dopo
essere stata piena di costruzioni e resistenze).

The Young Pope

Di fronte alle 10 puntate di The Young Pope viste quasi di seguito in registrazione mi prende quasi
una vertigine. Artista ancora giovane, nella sua prima maturità, Sorrentino ha qui espresso la sua
Summa. Tutti i temi fin qui enucleati ed analizzati vi trovano compimento. Vertiginosamente.

La vertigine stessa dell'elezione di Lenny Belardo in un Vaticano che poi si trova chiuso in se stesso
come in un assedio procurato dall'interno, in cui i vari cardinali, incredibilmente, da espressione più
assoluta della maschera, si svelano nella loro verità, e, cosa ben più sorprendente, come soggetti
consapevoli della propria verità. Il Segretario di Stato, Angelo Voiello, è pienamente consapevole di
come affermare  l'amore  evangelico  passi  per  lui  attraverso  il  suo  talento  per  la  gestione  degli
intrighi. Voiello sa chi è. E così Aguirre, il cardinale pavido, alcolista e omosessuale. Sono figure
tragiche tutti i cardinali e gli arcivescovi, ciascuno pienamente investito dal proprio senso profondo,
compreso Kurtwell, l'orco, e suor Antonia, l'orchessa.
Il pendolo tra il bene e il male oscilla davanti agli occhi del Santo, quale presto comincia ad esser
creduto il nuovo papa. E davanti a lui il bene e il male si spartiscono, finalmente, per tutti i soggetti
che si trovano di fronte a lui, ciascuno andando in fondo al proprio dolore, per superarlo, o in fondo
alla propria colpa, per venirne schiacciato. Un giudizio finale anticipato.

Suor Mary, la madre orfana, che come nuova madre dei Gracchi è fiera dei suoi gioelli, i due amici
fraterni Belardo e Dussolier, tanto diversi tra loro, affoga nella solitudine del pianto nella sua stanza
in Vaticano, mentre il papa, che era suo “figlio”, le svela la sua stessa verità, e la manda a sostituire
suor Antonia in Africa. E Suor Mary capisce all'istante che quella è la sua misione e la sua felicità.

Il Cardinale Aguirre mandato a New York per indagare e stringere il giudizio sull'orco Kurtwell:
due  uomini  che  entrambi  hanno  subito  molestie  sessuali  da  bambini;  entrambi  schiavi  dello
scandalo subito; Aguirre  annichilito  nella sua paura,  alcolista,  solitario;  Kurtwell  che invece ha
scelto la via dell'autocommiserazione rabbiosa e della reiterazione del danno, diventando egli stesso
orco. Entrambi profondamente consapevoli. 
Nel confronto esistenziale tra i due Lenny impara la pietà. 
Di fronte alla tragedia dell'impotenza di Aguirre, diventa il padre affettuoso e protettivo. Di fronte
all'orrore di Kurtwell, ne fa emergere l' essere nullità. Quando chiede ad Aguirre di diventare suo



consigliere, cioe Segretario di Stato al posto di Voiello,  Aguirre gli dice di non poter accettare,
perchè omosessuale, e Pio XIII ha detto parole assolute e definitive contro gli omosessuali; nel suo
rifiuto, Aguirre gli dice cose forti ed evidenti: confondere omosessualità e pedofilia è un errore
grave e pesante, portatore di dolore, e il rifiuto dell'omosessualità è contrario all'amore evangelico:
per questo lui, il pavido Aguirre (davvero così pauroso?) non può essere suo consigliere e segretario
di stato. Ma Lenny gli risponde dicendo che di tanti cambiamenti in lui stesso non ci si accorge, e
che Aguirre rifiuta di essere suo consigliere proprio cominciando a farlo dandogli consigli preziosi.
Lenny, dalla  superbia di un'immagine antistorica del papato concentrato su se stesso e sul suo
potere sulla terra, vira di 180° verso una pietà vera, capace di vedere la verità e di accoglierla
umilmente. 
Dal “Vi siete dimenticati di Dio” al “Ci siamo dimenticati di voi”.

Si potrebbe dire che, nella figura di Lenny Belardo, Sorrentino metta in scena un corto circuito di
dimensioni assolute tra una tendenza progressista, sociale, inclusiva da una parte, e una tendenza
autoritaria, elitaria, discriminante dall'altra. Tutto in un solo personaggio. 
Il papa tradizionalita che vorrebbe il ritorno di una consistenza territoriale dello Stato della Chiesa e
che si intromette pesantemente nella politica italiana, e lo fa sapendo cosa sia un evento mediatico
avvenuto, e quindi bruciato, e la forza di un evento mediatico sempre procrastinato, creando attesa.
Il papa che veste in paramenti anacronistici e si fa baciare la pantofola come segno di ubbidienza
dai cardinali, e quello che fa sport in calzoncini, e va in giro per Roma di notte col suo amico
Dussolier in tuta da ginnastica bianca. (Dussolier, che sente di essere a casa solo in Honduras tra i
suoi poveri e non ce la fa a restare in Vaticano: chiaro emblema del grande mondo della teologia
della liberazione.)
Il papa che raccoglie le contraddizioni in sé, nella loro espressione più evidente e diretta.
Lenny vuole la verità. 
Non solo: si apre la sua dimensione profetica.
Lenny vede la verità.

Ma ricordate per caso un grande film, Lenny (appunto!)? Film del 1974 di Bob Fosse, con Dustin
Hoffman  protagonista,  sulla  storia  vera  del  comico  statunitense  Lenny  Bruce,  che  nei  suoi
monologhi irriverenti e sempre più sconcertanti cercava sempre di dare voce alla verità. 
Nel film di Bob Fosse, Lenny è un apostolo contro l'ipocrisia, che perderà tutto per questo. Profeta
(colui che parla davanti alla gente) che, svelando al mondo la sua stessa verità negata, ne resta
schiacciato.
Lenny Belardo è sicuramente testimone della duplice verità, da una parte come dall'altra, e nella sua
contraddittorietà  rappresenta  perfettamente  l'imprendibilità  della  verità  stessa,  se  non  nella
compassione e nell'amore.
Lenny Belardo ha ragione quando tuona, di spalle dalla finestra su Piazza San Pietro, che la chiesa
si è dimenticata di Dio. E ha ragione quando in Piazza San Marco dice che Dio ci sorride. Entrambe
le cose, lasciate da sole, sarebbero parziali, unilaterali, e quindi ridurrebbero la verità ad una sola
sua parte. 
Insieme, e nel percorso da una posizione all'altra, esprimono la verità.

Chiave di tutto è l'essere orfani, e la costante, perenne ricerca dei genitori. 
In questa parabola tra dolore per la perdita e speranza di ritrovamento si insedia la fede in Dio.
Lenny  fin  da  ragazzo,  abbandonato  e  diventato  in  quell'istante  stesso  adulto,  anche  se  adulto
incompiuto, sa che non c'è altro destino per lui che cercare i genitori, e quindi cercare Dio.

La Dimensione analitica è forte: che il posto del padre, nell'inconscio, sia il posto di Dio, il Nome
del padre, è cosa nota; Lenny, Dussolier e Suor Mary, i veri eroi positivi della storia costruita da
Sorrentino, sono tutti orfani addolorati in eterno e alla ricerca costante dei genitori perduti. 
Il  padre spirituale  di Lenny,  sul  letto  di  morte,  rappacificatosi  col  discepolo dopo la  personale



delusione di non essere stato eletto pontefice, sorte che riteneva certa, dice a Lenny di andare a
Venezia (dove i genitori hippies di Lenny sono andati dopo averlo abbandonato) a seppellire due
bare vuote. 

Il compimento della storia infatti avviene proprio a Venezia, quando Lenny parla alla folla in Piazza
San Marco, e dice parole  d'amore,  quelle parole  che erano state scritte  da Voiello (il  cardinale
stratega politico sopraffino, che passa le sere a far compagnia ad un ragazzo disabile quando il
padre è al lavoro) nel discorso di insediamento che Pio XIII non ha voluto pronunciare. 
Mentre parla alla folla, in quella moltitudine Lenny scruta col binocolo per vedere se si trovi traccia
dei suoi genitori. E vede due anziani hippies, che voltano le spalle e se ne vanno.

Il dubbio, che a Lenny era stato presentato poco prima dal suo mentore, si concretizza: due genitori
hippies che hanno trovato la forza di inseguire i loro sogni abbandonando il loro bambino, e che
poi, 30 anni dopo, ritrovandoselo addirittura fatto papa, lo disconoscono, perchè si tratta di un papa
conservatore. 
E Lenny ha un mancamento.
Quando Pio XIII diventa il papa dell'amore, in un momento totalmente diacronico, coglie il ripudio
dei suoi genitori e, a Venezia, dopo aver detto che Dio sorride, sviene. 
A conclusione dell'ultima puntata, resta aperto il finale: non sappiamo se Lenny si riavrà o no.

Come non pensare al Papa dell'amore, Giovanni Paolo I°, il Papa buono, il Papa del sorriso che
veniva da Venezia, scomparso improvvisamente e misteriosamente?

A Dio  Lenny  si  rivolge  con  passione  e  intensità  parossistica,  tanto  da  smuoverne  l'intervento
miracoloso in tre casi, o in quattro, se aggiungiamo la sua stessa elezione a pontefice. 
Nella sua preghiera Lenny non ha un atteggiamento mistico: parla con intensità parossistica con Chi
deve ascoltarlo: “Adesso dobbiamo parlare di …!”. 
Preghiera è parola di muliforme significato. 
Lenny  viene  rappresentato  come  in  ricerca  di  un  annullamento,  non  di  sé,  ma  del  mondo
circostante:  quando  si  inginocchia  sul  fondo  della  piscina  di  Castelgandolfo  immerso
completamente  nell'acqua;  quando  si  inginocchia  sull'asfalto  di  un'area  di  sosta  sull'autostrada;
quando, ragazzino, si ritira durante la visita alla mamma malata dell'amico: il mondo intorno non
esiste più, ci sono solo Lenny e Dio. 
La motivazione di Lenny è sempre fortissima: persone e situazioni che gli stanno profondamente a
cuore, che lui presenta a Dio con pressione perchè Lui ci pensi. 
Come quando racconta della preghiera per farsi eleggere papa durante il conclave: Lenny sa cosa è
bene per Dio. 

Su  questo  rapporto  esclusivo  e  assoluto  tra  Lenny  e  Dio  ci  sarebbe  molto  da  parlare.  Nella
narrazione di  Sorrentino risulta evidente che ciascuno dei personaggi abbia un rapporto personale,
intimo e diretto con Dio. Per ciascuno di loro possiamo notare l'assoluta capacità di essere veri e
capaci di autoanalisi nel guardare al proprio personale dramma esistenziale. Tutto questo porta con
tutta evidenza una matrice: il rapporto diretto tra Uomo e Dio nega la struttura ecclesiale nel suo
fondamento, quello di essere tramite tra l'individuo e Dio.  
Lenny per primo testimonia uno strutturale anticlericalismo di chiara ascendenza protestante.
Cosa sarebbe dunque la Chiesa Cattolica? 
Luogo di potere, di bellezza, di presenza e aggregazione nel mondo.
E a tutto questo Lenny vuole togliere importanza: ci siamo dimenticati di Dio.
Come non pensare a Celestino V°?  L'Avventura di un Povero Cristiano di Silone sicuramente fa
parte del bagaglio di riferimenti letterari di Sorrentino.
La  Chiesa  Cattolica  viene  presentata  come  una  struttura  ineludibile,  enigmatica,  foriera  di  un
universo simbolico ed estetico irrinunciabile. E nel rimbalzo tra le emozioni estetiche e la potenza



dei simboli Sorrentino rappresenta il fascino del misterioso. 
Il misterioso: il grande oceano in cui nuota la verità.

Se volete ripercorrere tutti i temi che ho menzionato parlando di The Young Pope e tornare ai vari
luoghi di cui ne avevo parlato a proposito delle varie opere di Sorentino, potete trovare rispondenze
dirette e giochi di specchi in modo puntuale. Si tratta di un labirinto in cui è interessante perdersi. E
naturalmente parlo non solo delle opere di Sorrentino.
In questo post-scriptum ho voluto deliberatamemente lasciare liberi i miei pensieri, e non ho voluto
scendere in un'analisi dettagliata dei temi teologici, ora che proprio di chiesa e religione Sorrentino
ci parla. 
Ecco. Il punto è che Sorrentino ne parla fin dall'inizio ovunque nelle sue opere. 
The young Pope secondo me è opera originale che segna una sorta di sintesi: come se Sorrentino
facesse il punto, e poi volesse andare a capo. Tutti i temi da Sorrentino trattati fino ad ora sono qui
presenti, vivi, forti, efficaci. Non privi di ironia, come sempre. Per esempio la vicenda del canguro
nei giardini vaticani, che cita un buffissimo sketch dei Monty Pyton. 
Nei personaggi, compreso il giovane papa Lenny Belardo (!) troviamo noi stessi. Maschere che ci
porgono lo specchio.
A voi il rispecchiamento. 
Perchè nei personaggi e nelle storie di Sorrentino, rappresentati con rara capacità di creare bellezza,
c'è il volto di ciascuno di noi. 

20-08-2017
Alessandro Tenaglia©


